
ISSN 44-4434

...abyście byli zgodni i by nie było wśród was rozłamów;
byście byli jednego ducha i jednej myśli (1 Kor 1,10)

Rok XXVI
Nr 10 (288)

Październik 2022

Odrestaurowany obraz Matki Boskiej Różańcowej w Ligocie Turawskiej (woj. opolskie)

Różaniec to łańcuch 
bezpieczeństwa na stromej 
skale szczytów górskich. 
Nie wolno się zatrzymać 
na żadnej tajemnicy. 
Trzeba iść dalej! 
Bo pełnia życia jest u szczytu...

Stefan Kardynał Wyszyński
druga kromka chleba





BR 10/2022

�

Dla rozbitej i podzielonej ludzkości, młodzi ludzie zawsze 
są nadzieją na nową jedność. Ale tylko wówczas, gdy posiada-
ją pamięć. Tylko wtedy, kiedy słuchają o dramatach i marze-
niach osób starszych – napisał papież Franciszek w Orędziu 
do młodych na XXXVII Światowy Dzień Młodzieży, który 
będzie obchodzony w Kościołach partykularnych 20 listopa-
da 2022 roku, a na szczeblu międzynarodowym w Lizbonie 
od 1 do 6 sierpnia 2023 roku pod hasłem: „Maryja wstała 
i poszła z pośpiechem” (Łk 1,39).

Pełny tekst papieskiego orędzia:

Drodzy młodzi!
emat Światowych Dni Młodzieży w Panamie brzmiał: 
„Oto ja służebnica Pańska, niech mi się stanie według 

słowa twego” (Łk 1,38). Po tym wydarzeniu wyruszyliśmy 
w drogę ku nowemu celowi: spotkaniu w Lizbonie w 2023 r., 
pozwalając, by w naszych sercach rozbrzmiewało echem 
przynaglające zaproszenie Boga, by powstać. I tak, w 2020 r. 
rozważaliśmy słowa Jezusa: „Młodzieńcze, tobie mówię 
wstań!” (Łk 7,14). Zaś w ubiegłym roku zainspirowaliśmy 
się postacią św. Pawła Apostoła, do którego Zmartwych-
wstały Pan zwrócił się ze słowami: „Wstań! Ustanawiam cię 
świadkiem tego, co zobaczyłeś” (por. Dz 26,16). 

Etap drogi, który pozostał nam jeszcze do Lizbony, będzie-
my przemierzać wspólnie z Dziewicą z Nazaretu, która zaraz 
po zwiastowaniu „wstała i poszła z pośpiechem” (Łk 1,39), 
żeby pomóc swej kuzynce Elżbiecie. Słowem, które łączy te 
trzy tematy jest czasownik powstać, który – o czym warto 
pamiętać – oznacza też „zmartwychwstać”, „obudzić się do 
życia”.

W tych ostatnich, tak trudnych czasach, kiedy ludzkość, 
doświadczona już traumą pandemii, rozdzierana jest drama-
tem wojny, Maryja otwiera dla wszystkich – a zwłaszcza dla 
was, ludzi młodych tak, jak ona – drogę bliskości i spotkania. 
Mam nadzieję i głęboko wierzę w to, że doświadczenie, które 
stanie się udziałem wielu z was w Lizbonie, w sierpniu przy-
szłego roku, stanie się nowym początkiem dla was młodych, 
a wspólnie z wami także dla całej ludzkości.

Maryja wstała
Po zwiastowaniu Maryja mogłaby skupić się na samej so-

bie, na zmartwieniach i obawach, związanych z jej nowym 
stanem. A jednak nie czyni tego, ale całkowicie ufa Bogu. 
Myśli raczej o Elżbiecie. Wstaje i wychodzi na światło sło-
neczne, tam, gdzie panuje życie i ruch. Choć szokująca zapo-
wiedź anioła wywołała w jej planach „trzęsienie ziemi”, ta 
młoda kobieta nie pozwala się sparaliżować, ponieważ w jej 
wnętrzu znajduje się Jezus, moc zmartwychwstania. Nosi już 
w sobie Baranka złożonego w ofierze i zarazem wiecznie 
żywego. Maryja powstaje i wyrusza w drogę, ponieważ jest 

pewna, że Boże plany są najlepszym możliwym projektem 
jej życia. Maryja staje się świątynią Boga, obrazem pielgrzy-
mującego Kościoła, Kościoła, który wychodzi i oddaje się na 
służbę, Kościoła niosącego Dobrą Nowinę!

Doświadczenie w swym życiu obecności zmartwychwsta-
łego Chrystusa, spotkanie z Nim „żywym” – to największa 
duchowa radość, to eksplozja światła, wobec której nikt nie 
może pozostać „w bezruchu”. Natychmiast wprawia ona 
w ruch i przynagla do niesienia innym tej nowiny, do dawania 
świadectwa radości z tego spotkania. To właśnie ona ożywia-
ła pośpiech pierwszych uczniów, w dniach, które nastały po 
zmartwychwstaniu: „niewiasty więc pośpiesznie oddaliły się 
od grobu, z bojaźnią i wielką radością, i biegły oznajmić to 
Jego uczniom” (Mt 28,8).

W opisach zmartwychwstania, często występują dwa cza-
sowniki: zbudzić oraz powstać. Za ich pomocą Pan przyna-
gla nas do wyjścia ku światłu, do tego, byśmy dali się Mu 
prowadzić, abyśmy mogli wyjść poza progi wszystkich na-
szych zamkniętych drzwi. 

„Dla Kościoła jest to znaczący obraz. Także i my, jako 
uczniowie Pana i jako Wspólnota chrześcijańska, jesteśmy 
wezwani do szybkiego powstania, aby wejść w dynamiczną 
rzeczywistość zmartwychwstania i pozwolić się prowadzić 
Panu po drogach, które chce nam wskazać” (Homilia w Uro-
czystość świętych apostołów Piotra i Pawła, 29 czerwca 
2022 r.).

Matka Boża jest wzorem młodych ludzi będących w ru-
chu, którzy nie trwają bierni przed lustrem, podziwiając swoje 
odbicie, ani nie wpadają w „pułapki” sieci. Jest ona całkowi-
cie zwrócona ku temu, co na zewnątrz. Jest kobietą paschal-
ną, w stanie niekończącego się exodusu, wychodzenia poza 
siebie, ku wielkiemu Innemu, którym jest Bóg i ku bliźnim, 
braciom i siostrom, zwłaszcza najbardziej potrzebującym, jak 
było to w przypadku jej kuzynki Elżbiety.

… i poszła z pośpiechem
Św. Ambroży z Mediolanu pisze w komentarzu do Ewan-

gelii wg św. Łukasza, że Maryja skierowała się pośpiesznie 
ku górom, ponieważ „pchnęła Ją do drogi obudzona prag-
nieniem pochodzącym z wewnętrznej radości i gorliwością 
w spełnieniu obowiązku. 

Orędzie papieża Franciszka 
na XXXVII Światowy Dzień 
Młodzieży 2022 i 2023

*  Nauczanie Ojca Świętego Franciszka  * 

T

dokończenie na str. � F



BR 10/2022

� *  Nauczanie Ojca Świętego Franciszka  * 

Dokąd Ona, wypełniona Bogiem, miała zmierzać z po-
śpiechem, jeśli nie ku górze? Łaska Ducha Świętego nie zna 
powolnych rachub” [Św. Ambroży, Wykład Ewangelii wg św. 
Łukasza, księga II, w. 19, tłum. ks. W. Eborowicz]. Pośpiech 
Maryi jest więc wyrazem troskliwego przynaglenia do służ-
by, do radosnego głoszenia, do pełnej gotowości odpowiedzi 
na łaskę Ducha Świętego.

Maryja pozwoliła, by wyzwaniem stały się dla niej po-
trzeby jej starszej kuzynki. Nie wycofała się, nie pozostała 
obojętną. Myślała bardziej o innych, niż o sobie samej. I to 
wniosło w jej życie dynamizm i entuzjazm. 

Każdy z was może zadać sobie pytanie: w jaki sposób re-
aguję na potrzeby, jakie widzę wokół siebie? Czy myślę na-
tychmiast o usprawiedliwieniu, by zwolnić się z obowiązku, 
czy też wykazuję zainteresowanie i oddaję siebie do dyspo-
zycji? Oczywiście, nie możecie rozwiązać wszystkich prob-
lemów świata. Ale być może możecie zacząć od tych, które 
są najbliżej was, od spraw w waszej okolicy. 

Kiedyś ktoś powiedział Matce Teresie z Kalkuty: „To, co 
matka robi, jest zaledwie kroplą w oceanie”. A ona odpowie-
działa: „Ale gdybym tego nie robiła, w oceanie byłoby o jed-
ną kroplę mniej”.

Wobec konkretnej i pilnej potrzeby, należy działać po-
śpiesznie. Jak wiele osób na świecie czeka na odwiedziny 
kogoś, kto się nimi zajmie! Ileż osób starszych, chorych, 
uwięzionych, iluż uchodźców potrzebuje naszego współczu-
jącego spojrzenia, naszych odwiedzin, jako brata lub siostry, 
pokonujących barierę obojętności!

Jaki „pośpiech” wprawia was w ruch, drodzy młodzi? Co 
sprawia, że czujecie się wezwani do tego, by się ruszyć – tak 
bardzo, że nie jesteście w stanie ustać w miejscu? Tak wiele 
osób – doświadczonych m.in. rzeczywistością pandemii, woj-
ny, przymusowej migracji, ubóstwa, przemocy, kataklizmów 
– zadaje sobie pytanie: dlaczego mnie to spotyka? Dlaczego 
właśnie mnie? Dlaczego teraz? Tymczasem kluczowe pytanie 
naszej egzystencji brzmi: dla kogo jestem? (por. Posynodalna 
Adhortacja apost. Christusvivit, 286).

Pośpiech młodej kobiety z Nazaretu jest pośpiechem 
właśnie tych, którzy otrzymali nadzwyczajne dary od Pana 
i nie mogą powstrzymać się przed dzieleniem się nimi, przed 
rozlewaniem na innych ogromnej łaski, której sami doświad-
czyli. Jest to pośpiech tego, kto umie przedkładać potrzeby 
innych ponad własne. Maryja jest przykładem młodej oso-
by, która nie traci czasu, próbując zwrócić na siebie uwagę 
lub poszukując uznania innych – jak zdarza się to wówczas, 
gdy uzależniamy się od „polubień” w mediach społecznoś-
ciowych – ale wyrusza w poszukiwaniu najbardziej auten-
tycznych więzi, wypływających ze spotkania, z dzielenia się, 
z miłości i służby.

Od chwili zwiastowania, kiedy po raz pierwszy wyruszyła 
w odwiedziny do swej kuzynki Elżbiety, Maryja nie ustaje 
w przemierzaniu przestrzeni i czasów, odwiedzając swe dzie-
ci, potrzebujące jej troskliwej pomocy. 

Nasze pielgrzymowanie, jeśli jest w nim obecny Bóg, pro-
wadzi nas wprost do serca każdego z naszych braci i sióstr. 
Jak wiele świadectw otrzymujemy od osób „odwiedzonych” 
przez Maryję, Matkę Jezusa i naszą Matkę! W iluż miejscach 
na krańcach ziemi przez wieki – za sprawą objawień lub wy-
jątkowych łask – Maryja nawiedzała swój lud! Praktycznie 
nie ma miejsca na ziemi, którego by nie odwiedziła. Matka 
Boża pielgrzymuje pośród swego ludu, poruszona opiekuń-
czą czułością, biorąc na siebie zmartwienia i zmienne koleje 
losu. A gdziekolwiek znajduje się sanktuarium, kościół czy 
kaplica jej poświęcona, tam licznie przybywają Jej dzieci. 
Jak wiele mamy wyrazów ludowej pobożności! Pielgrzym-
ki, święta, modlitwy błagalne, przyjmowanie w domach pe-
regrynujących obrazów, a także wiele innych, to konkretne 
przykłady żywej relacji pomiędzy Matką Pana i Jej ludem, 
którzy wzajemnie się odwiedzają!

Dobry pośpiech zawsze popycha nas  
ku górze i ku innym

Dobry pośpiech zawsze kieruje nas ku górze. Istnieje 
też jednak pośpiech niewłaściwy, jak na przykład ten, który 
sprawia, że podchodzimy do życia w sposób powierzchow-
ny i wszystko traktujemy z lekkodusznością, bez uwagi czy 
zaangażowania, bez prawdziwego uczestniczenia w tym, co 
robimy; to pośpiech, z jakim żyjemy, uczymy się, pracuje-
my, spotykamy się z innymi, bez angażowania w to naszej 
głowy, a jeszcze mniej serca. Zdarza się on też w naszych 
relacjach: w rodzinie, kiedy nigdy nie słuchamy tak napraw-
dę innych i nie poświęcamy im czasu; w przyjaźniach, kiedy 
oczekujemy, że przyjaciel będzie nas zabawiał i odpowiadał 
na nasze wymagania, lecz widząc, że przeżywa kryzys i nas 
potrzebuje, zaczynamy go unikać i kierujemy się ku komuś 
innemu; w naszych relacjach uczuciowych, między zako-
chanymi, gdzie dwie osoby będące razem, rzadko wykazują 
się cierpliwością, by dogłębnie poznać się nawzajem. Takie 
samo podejście możemy okazywać w szkole, w pracy i w in-
nych przestrzeniach codziennego życia. 

Cóż, trudno by wszystkie te sprawy przeżywane w po-
śpiechu, wydały owoce. Istnieje ryzyko, że pozostaną jałowe. 
Tak, jak czytamy w Księdze Przysłów: „Zamiary pracowi-
tego [prowadzą] do zysku, a wszystkich śpieszących się – do 
straty” (Prz 21, 5).

Kiedy Maryja przybywa wreszcie do domu Zachariasza 
i Elżbiety, dochodzi tam do wspaniałego spotkania! Elżbieta 
doświadcza na sobie cudownego działania Boga, który obda-
rza ją synem, choć sama jest już w podeszłym wieku. Mia-
łaby wszelkie podstawy, żeby mówić przede wszystkim na 
swój temat, jednak nie jest skupiona na sobie, ale zwraca się 
do swej młodej kuzynki, by powitać Ją i owoc Jej łona. I gdy 
tylko słyszy Jej pozdrowienie, Elżbieta zostaje napełniona 
Duchem Świętym. Takie niespodzianki i nagłe powiewy Du-
cha mają miejsce wówczas, kiedy żyjemy w sposób prawdzi-
wie gościnny, kiedy w centrum stawiamy gościa, a nie nas 
samych. Widzimy to także w historii Zacheusza. 

Orędzie papieża Franciszka 
na XXXVII Światowy Dzień 
Młodzieży 2022 i 2023

dokończenie ze str. � F



BR 10/2022

�*  Nauczanie Ojca Świętego Franciszka  * 

W Ewangelii wg św. Łukasza czytamy: „Gdy Jezus przy-
szedł na to miejsce [gdzie znajdował się Zacheusz], spojrzał 
w górę i rzekł do niego: «Zacheuszu, zejdź prędko, albowiem 
dziś muszę się zatrzymać w twoim domu». Zeszedł więc z po-
śpiechem i przyjął Go rozradowany” (Łk 19,5-6).

Wielu z nas zdarzyło się, że Jezus niespodziewanie wy-
szedł nam na spotkanie: to w Nim po raz pierwszy doświad-
czyliśmy bliskości, szacunku, braku uprzedzeń i potępienia, 
miłosiernego spojrzenia, którego nigdy nie spotkaliśmy 
u innych. A to nie wszystko, poczuliśmy też, że Jezusowi nie 
wystarczało spoglądanie na nas z oddali, ale chciał być blisko 
nas i dzielić z nami swoje życie. Radość z tego doświadcze-
nia wzbudziła w nas pośpiech, by Go przyjąć, pilną potrzebę 
bycia z Nim i lepszego poznania Go. 

Elżbieta i Zachariasz ugościli Maryję i Jezusa! Uczmy 
się od tych dwojga staruszków, co znaczy gościnność! Zapy-
tajcie waszych rodziców, dziadków i najstarszych członków 
waszych wspólnot, co znaczy dla nich być gościnnym wobec 
Boga i wobec innych. Warto, byście wysłuchali doświadczeń 
tych, którzy was poprzedzili.

Drodzy młodzi, nadszedł czas, by z pośpiechem wyru-
szyć ku konkretnym spotkaniom, ku prawdziwemu przyjęciu 
tego, kto jest inny niż my, tak, jak dzieje się to w przypadku 
młodej Maryi i starszej już Elżbiety. Tylko w ten sposób bę-
dziemy mogli pokonać odległości dzielące pokolenia, klasy 
społeczne, kultury etniczne i wszelkiego rodzaju grupy oraz 
kategorie, a także wojny. Dla rozbitej i podzielonej ludzkości, 
młodzi ludzie zawsze są nadzieją na nową jedność. Ale tylko 
wówczas, gdy posiadają pamięć. Tylko wtedy, kiedy słuchają 
o dramatach i marzeniach osób starszych. „Nie jest przypad-
kiem, że wojna powróciła do Europy w czasie, gdy odchodzi 
pokolenie, które doświadczyło jej w ubiegłym wieku” (Orę-
dzie z okazji II Światowego Dnia Dziadków i Osób Starszych, 
24 lipca 2022 r.). Potrzeba przymierza pomiędzy młodzieżą 
a starszymi, aby nie zapomnieć nauki płynącej z historii, aby 
przezwyciężyć polaryzacje i ekstremizmy współczesnych 
czasów.

Pisząc do Efezjan, św. Paweł oznajmiał: „Ale teraz 
w Chrystusie Jezusie wy, którzy niegdyś byliście daleko, stali-
ście się bliscy przez krew Chrystusa. On bowiem jest naszym 
pokojem. On, który obie części [ludzkości] uczynił jednością, 
bo zburzył rozdzielający je mur – wrogość” (Ef 2, 13-14). 

Jezus jest Bożą odpowiedzią na wyzwania ludzkości 
w każdym czasie. I tę odpowiedź Maryja niesie w sobie, kie-
dy udaje się na spotkanie z Elżbietą. Największym prezentem, 
jakim obdarza swą podeszłą wiekiem krewną, jest przyniesie-
nie jej Jezusa. Z pewnością także Jej konkretna pomoc była 
cenna. Jednak nic nie mogłoby wypełnić domu Zachariasza 
tak wielką radością, ani tak wielkim znaczeniem, jak obec-
ność Jezusa w łonie Dziewicy Maryi, która stała się żywym 
tabernakulum Boga. W tej górskiej okolicy Jezus przez samą 
swą obecność i bez wypowiedzenia choćby jednego słowa, 
wygłasza swe pierwsze „kazanie na górze”: ogłasza w ciszy 
błogosławieństwo maluczkich i pokornych, którzy powierza-
ją się Bożemu miłosierdziu.

Moim przesłaniem dla was, młodych, i zarazem wielkim 
przesłaniem, które niesie Kościół jest Jezus! Tak, tym prze-
słaniem jest On sam, Jego nieskończona miłość wobec każ-
dego z nas i Jego zbawienie i nowe życie, które nam dał. Zaś 

Maryja jest dla nas wzorem, jak przyjąć w naszym życiu ten 
ogromny dar i jak ogłaszać go innym, stając się tymi, którzy 
niosą cierpiącej ludzkości Chrystusa, Jego współczującą mi-
łość i hojną służbę.

Wszyscy razem do Lizbony!
Maryja była dziewczyną, podobną do wielu z was. Była 

jedną z nas. Tak pisał o niej bp Tonino Bello: „Święta Ma-
ryjo (…) wiemy, że zostałaś przeznaczona do żeglowania po 
pełnym morzu. Lecz jeśli zmuszamy Cię do pływania przy 
brzegu, to nie dlatego, że chcemy Cię ograniczyć, ale dlatego, 
że pragniemy Cię widzieć blisko plaż naszego zniechęcenia. 
W ten sposób możemy uświadomić sobie, że my również je-
steśmy powołani, podobnie jak Ty, do żeglugi po oceanach 
wolności” [A. Bello, Maryja, Kobieta naszych czasów, Wy-
dawnictwo Sumus, Zielonka 2019, s. 21].

Jak przypominałem w pierwszym orędziu z tej trylogii, to 
z Portugalii w XV i XVI w. wielu młodych ludzi – a wśród 
nich liczni misjonarze – wyruszało ku nieznanym światom, 
także po to, by podzielić się z innymi ludami i narodami do-
świadczeniem spotkania Jezusa (por. Orędzie ŚDM 2020). 
I to tę ziemię Maryja zechciała w szczególny sposób odwie-
dzić na początku XX w., kiedy to z Fatimy zwróciła się do 
całego świata z potężnym i zadziwiającym orędziem o Bożej 
miłości, wzywając do nawrócenia i do prawdziwej wolności. 

Wobec każdego i każdej z was ponawiam moje serdeczne 
zaproszenie do udziału w tej wielkiej międzykontynentalnej 
pielgrzymce ludzi młodych, której kulminacją będą Świato-
we Dni Młodzieży w Lizbonie, w sierpniu przyszłego roku. 

Przypominam wam też, że 20 listopada bieżącego roku, 
w uroczystość Chrystusa Króla Wszechświata, będziemy 
obchodzić Światowy Dzień Młodzieży w Kościołach lokal-
nych na całym świecie. A w związku z nim, wielką pomocą 
dla tych, którzy działają w duszpasterstwach młodzieży może 
być niedawny dokument, opublikowany przez Dykasterię 
ds.  Świeckich, Rodziny i Życia – Wskazówki duszpasterskie 
dotyczące celebracji ŚDM w Kościołach partykularnych.

Drodzy młodzi, marzę o tym, byście podczas ŚDM mo-
gli na nowo doświadczyć radości spotkania z Bogiem oraz 
z braćmi i siostrami. Po długim okresie rozłąki i izolacji – 
z Bożą pomocą – odkryjemy w Lizbonie radość braterskiego 
uścisku pomiędzy narodami i pokoleniami, uścisku pojedna-
nia i pokoju, uścisku nowego misyjnego braterstwa! 

Niech Duch Święty rozpali w waszych sercach pragnienie 
powstania i radość wspólnego wędrowania w stylu synodal-
nym, odrzucając fałszywe granice. Czas na powstanie jest 
teraz! Powstańmy w pośpiechu! 

I tak, jak Maryja, nieśmy w sobie Jezusa, by móc gło-
sić Go wszystkim! W tym pięknym okresie waszego życia, 
idźcie naprzód i nie odkładajcie tego, co Duch może w was 
dokonać!

Z serca błogosławię waszym marzeniom i waszej drodze.
Rzym, u św. Jana na Lateranie, 15 sierpnia 2022 r., 
w Uroczystość Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny.

www.vatican.va
12-09-2022



BR 10/2022

�

XXII Dzień Papieski
2022 

D

*  Święci i błogosławieni  *

BLASK PRAWDY
List pasterski Episkopatu Polski
zapowiadający ogólnopolskie obchody XXII Dnia 
Papieskiego

Umiłowani w Chrystusie Panu Siostry i Bracia!

ziesięciu trędowatych, którzy spotkali Jezusa na pogra-
niczu Samarii i Galilei doświadczyło cudu uzdrowienia 

tylko z uwagi na posłuszeństwo słowom Jezusa (por. Łk 7,14). 
Podobnie było w przypadku Syryjczyka Naamana, który re-
alizując nakaz proroka Elizeusza siedmiokrotnie zanurzył 
się w rzece Jordan (por. 2 Krl 5,14). W ten sposób Pan Bóg 
w swoim Słowie ukazuje istotę aktu wiary, która wyraża się 
nie tylko w intelektualnej znajomość prawdy objawionej, ale 
przede wszystkim w dokonywaniu w jej świetle codziennych 
wyborów. Wiara [bowiem] to decyzja, która prowadzi do (…) 
zaufania i zawierzenia Chrystusowi i pozwala nam żyć tak, jak 
On żył (VS, 88).

Przeżywając już za tydzień, w niedzielę 16 października, 
XXII Dzień Papieski, pod hasłem Blask prawdy, chcemy 
wrócić do orędzia, które św. Jan Paweł II zawarł w Veritatis 
spelndor. Celem encykliki, której polskie tłumaczenie tytułu 
brzmi Blask prawdy, jest przypomnienie fundamentów mo-
ralności chrześcijańskiej. Pomimo prób jej zniekształcania 
lub podważania jest ona nadal dobrą propozycją, która może 
uczynić życie człowieka szczęśliwym.

I. Kryzys pojęcia prawdy
Współcześnie coraz częściej kwestionuje się istnienie pra-

wa naturalnego, zapisanego w duszy człowieka. Podważa się 
również powszechność i niezmienność jego nakazów. Drama-
tyczność obecnej sytuacji – jak wskazywał św. Jan Paweł II 
– w której wydają się zanikać podstawowe wartości moralne, 
w znacznej mierze uzależniona jest od utraty poczucia grzechu 
(Katecheza. 25 sierpnia 1999 r. Rzym). Człowiek ulega bo-
wiem pokusie, że może zająć miejsce Boga i sam określać co 
jest dobre, a co złe (por. Rdz 3,4). W efekcie prawdę uzależnia 
się od woli większości, grup interesów, okoliczności, konteks-
tów kultury, mody oraz indywidulanych osądów poszczegól-
nych ludzi. Wtedy każde zachowanie jest uznawane za normę 
postępowania, a wszystkie poglądy są ze sobą równe.

Gdy coraz trudniej odróżnić prawdę od fałszu, zatar-
ciu ulegają także granice między faktem a opinią, reklamą 
a zmyślnym kłamstwem. Podczas korzystania z Internetu nie-
ustannie towarzyszą nam algorytmy. Dobierają one wyszuki-
wane i przeglądane przez nas treści tak, aby były jak najbar-
dziej dostosowane do naszych zainteresowań i oczekiwań. To 
jednak utrudnia konfrontację z alternatywnymi opiniami, a w 
efekcie dotarcie do obiektywnej prawdy. Użytkownicy me-
diów społecznościowych często nie kierują się już chęcią au-

tentycznej prezentacji siebie, ale przygotowywane materiały 
dostosowują do oczekiwań odbiorców. W pogoni za popular-
nością, przekraczają granice moralności, dobrego smaku czy 
prywatności. W przestrzeni medialnej mamy coraz częściej 
do czynienia z tzw. faktami alternatywnymi (ang. fake news). 
Konsekwencją  tego jest spadek zaufania do wszelkich publi-
kowanych treści. W erze postprawdy nie tylko mamy prawdę 
i kłamstwo, lecz także pojawia się trzecia kategoria niejed-
noznacznych stwierdzeń tj. mijanie się z prawdą, przesada, 
koloryzowanie rzeczywistości.

W świecie, w którym zanika umiejętność rozróżniania 
prawdy od kłamstwa kultura zamyka się także na sens oraz 
wartość człowieczeństwa. Wypaczeniu ulegają takie pojęcia 
jak miłość, wolność, wspólnota a także samo określenie osoby 
ludzkiej i jej praw. Żyjemy w czasach, w których osoby stają 
się przedmiotem użycia, podobnie jak używa się rzeczy (GS, 3). 
Tragicznym potwierdzeniem tego procesu jest aborcja, którą 
ukazuje się jako „prawo wyboru” małżonków, a zwłaszcza 
kobiety. Dzieci traktowane są jako przeszkoda w rozwoju ro-
dziców, a rodzina staje się instytucją ograniczającą wolność 
swoich członków. Procesy te uderzają w filary cywilizacji 
i kwestionują dziedzictwo kultury chrześcijańskiej.

II. Nierozerwalny związek pomiędzy  
     prawdą, dobrem i wolnością

Odnowa życia moralnego może dokonać się jedynie poprzez 
ukazanie prawdziwego oblicza wiary chrześcijańskiej, która nie 
jest zbiorem tez wymagających przyjęcia i zatwierdzenia przez 
rozum. Jest natomiast poznaniem Chrystusa (VS, 88). Dlatego 
tak ważna dla Kościoła i świata jest Encyklika o „blasku praw-
dy” (Veritatis splendor). Jedynie blask Prawdy, którą jest Jezus, 
może oświecić umysł tak, by człowiek mógł odkryć sens swo-
jego życia i powołania oraz odróżnić dobro od zła.

Fundamentem moralności chrześcijańskiej jest naślado-
wanie Chrystusa. Jego słowa, czyny i przykazania tworzą 
moralną regułę życia chrześcijańskiego. Człowiek jednak 
nie potrafi o własnych siłach iść za Chrystusem. Staje się to 
możliwe dzięki otwartości na dar Ducha Świętego. Owocem 
Jego działania jest nowe serce (por. Ez 36,26), które pozwala 

Pomnik Jana Pawła II przed świątynią w lwowskim Sichowie 
CUBIC200 / CC-SA 4.0



BR 10/2022

�*  Święci i błogosławieni  *

odkryć człowiekowi Prawo Boże już nie jako przymus, cię-
żar i ograniczenie wolności, ale jako dobro, które chroni go 
przed niewolą grzechu. Prawda którą przynosi Chrystus staje 
się tym samym mocą, która wyzwala człowieka. W ten spo-
sób odkrywa on, że wolność człowieka i Boże prawo nie są 
ze sobą sprzeczne, ale przeciwnie – wzajemnie się do siebie 
odwołują (VS, 17). Istota wolności, wyraża się bowiem w da-
rze z siebie w służbie Bogu i ludziom. Zdając sobie sprawę 
z wysokich standardów tego zadania, jak i ze słabości ludz-
kiej kondycji, Kościół oferuje człowiekowi Boże miłosier-
dzie, które pozwala mu przezwyciężać jego słabości.

Harmonia między wolnością a prawdą wymaga niekiedy 
ofiar i trzeba za nią płacić wysoką cenę. W określonych sytua-
cjach przestrzeganie prawa Bożego bywa trudne, nigdy jednak 
nie jest niemożliwe. Potwierdza to Kościół wynosząc do chwa-
ły ołtarzy licznych świętych, którzy słowem i czynem świad-
czyli o prawdzie moralnej aż do męczeństwa, woleli umrzeć niż 
popełnić grzech. Także każdy z nas jest powołany do składania 
takiego świadectwa wierze, nawet za cenę cierpień i ofiar.

III. Formacja sumienia
Przestrzenią dialogu prawdy i wolności w każdym czło-

wieku jest sumienie. To tu dokonuje się osąd praktyczny, 
czyli co należy czynić, a czego unikać. Sumienie nie jest jed-
nak wolne od niebezpieczeństwa błędu. Dlatego kluczowym 
zadaniem duszpasterzy i wychowawców, ale także każdego 
wierzącego jest troska o formację sumienia. Tylko bowiem 
uformowane sumienie pozwala człowiekowi dostosowywać 
się do obiektywnych norm moralności i uniknąć ślepej samo-
woli w podejmowaniu decyzji (por. KDK 16). 

Szczególną rolę pełni tu Kościół i jego Magisterium, który 
jest nauczycielem prawdy i ciąży na nim obowiązek, aby au-
tentycznie nauczał Prawdy, którą jest Chrystus, a zarazem 
powagą swoją wyjaśniał i potwierdzał zasady porządku 
moralnego, wynikające z samej natury ludzkiej (VS, 64). 
W tym zadaniu nieodzowną pomoc stanowi wielkie dzieło 
pontyfikatu św. Jana Pawła II, jakim jest Katechizm Kościo-
ła Katolickiego. Pozostaje on bowiem punktem odniesienia 
w naszych codziennych wyborach i ocenach rzeczywistości.

Misję formacji sumień Kościół realizuje także poprzez 
regularną katechezę dzieci, młodzieży i dorosłych, formację 
w ruchach i stowarzyszeniach, a także coraz częściej w me-
diach społecznościowych, m.in. w formie odpowiedzi na 
stawiane pytania. Kluczowa jest praca spowiedników i kie-
rowników duchowych, którzy poprzez rozmowy, poucze-
nia, a przede wszystkim poprzez sprawowanie sakramentów 
kształtują ludzkie sumienia. W tym miejscu zachęcamy do 
osobistej formacji wszystkich wierzących, która dokonuje się 
poprzez codzienną praktykę modlitwy rachunkiem sumienia 
i częstą spowiedź.

IV. „Żywy pomnik” św. Jana Pawła II
Formacją sumień młodych ludzi zajmuje się również 

Fundacja „Dzieło Nowego Tysiąclecia”. Wspólnota stypen-
dystów-studentów w Toruniu – wspomina absolwentka pro-
gramu stypendialnego Magdalena – była dla mnie oparciem 
i duchowym domem, do którego lubię wracać. Świadomość, 
że w tym samym mieście żyją osoby, które kierują się podob-
nymi wartościami i potrafią zrozumieć moje wątpliwości lub 

wspólnie poszukiwać odpowiedzi na nurtujące pytania, była 
bardzo budująca w czasie studiów. Fundacja co roku swoją 
opieką obejmuje blisko dwa tysiące zdolnych uczniów i stu-
dentów z niezamożnych rodzin, z wiosek i małych miejsco-
wości całej Polski, a w ostatnim czasie także z Ukrainy. 

W przyszłą niedzielę, podczas kwesty przy kościołach 
i w miejscach publicznych, będziemy mogli wesprzeć material-
nie budowany przez nas wszystkich od 22 lat „żywy pomnik” 
św. Jana Pawła II. Dziś, w obliczu trudności finansowych wie-
lu rodzin, przez składane ofiary mamy szansę podtrzymać, 
a niejednokrotnie przywrócić nadzieję w sercach młodych lu-
dzi na lepszą przyszłość i realizację ich edukacyjnych aspiracji 
dla dobra Kościoła i Ojczyzny. Niech udzielone w ten sposób 
wsparcie, nawet w obliczu osobistych trudności i niedostatków, 
będzie wyrazem naszej solidarności i wyobraźni miłosierdzia.

Na czas owocnego przeżywania XXII Dnia Papieskiego 
udzielamy wszystkim pasterskiego błogosławieństwa.

Podpisali: 
Kardynałowie, Arcybiskupi i Biskupi
obecni na 392. Zebraniu Plenarnym Konferencji Episkopatu 
Polski, Zakopane, 6-7 czerwca 2022 r.
Za zgodność: + Artur G. Miziński Sekretarz Generalny KEP

Św. Papież Jan Paweł II konsekwentnie 
podkreślał, że rodzina stanowi podstawową 
komórkę życia społecznego. Nie sposób jed-
nak zaprzeczyć, że jest ona dzisiaj narażona 
na poważne niebezpieczeństwa ze względu na 
tendencje do osłabiania trwałego charakteru 
małżeństwa i zastępowania go związkami nie-
formalnymi. Zagrożenie stanowią również pró-
by uznania za rodzinę związków miedzy oso-
bami tej samej płci, brak poszanowania prawa 
do życia nienarodzonych oraz propagowanie 
w wychowaniu dzieci i młodzieży postaw i za-
sad sprzecznych z ideałami życia małżeńskiego 
i rodzinnego. 

„Rodzina nie może pozostać sama w tym 
odpowiedzialnym obowiązku wychowania 
– przekonywał Jan Paweł II w Łowiczu. Po-
trzebuje mocy i oczekuje jej ze strony Kościoła 
i państwa. Chodzi tu nie o wyręczenie rodziny 
w jej obowiązkach, ale o harmonijne zjedno-
czenie wszystkich w tym wielkim zadaniu”. 

W tym miejscu wybrzmiał papieski apel 
o zaangażowanie w katechizację w szkołach, 
parafiach i rodzinach. Sprawa nauczania, wy-
chowania i inicjacji w wierze stale powracała 
w nauczaniu papieskim. Rodzina jest pierw-
szym miejscem ewangelizacji i katechizacji, 
a prawo-obowiązek rodziców do wychowania 
jest prawem podstawowym.



BR 10/2022

�

Z

Abp Stanisław Gądecki 

Bo na ziemi być Polakiem, 
to żyć bosko i szlachetnie

200. rocznica urodzin św. abp. Zygmunta Szczęsnego Felińskiego 
(Katedra Poznańska – 19.06.2022).  

200 lat temu urodził się na Wołyniu, na wschodnich krań-
cach Polski, Zygmunt Szczęsny Feliński (1822-1895). Był on 
siódmym z jedenaściorga dzieci Gerarda i Ewy z Wendorffów 
Felińskich a do historii przeszedł jako arcybiskup metropolita 
warszawski okresu powstania styczniowego.  

1.  ŻYCIE UKSZTAŁTOWANE PRZEZ CZASY 
     I EWANGELIĘ 

ygmunt wzrastał w środowisku wielonarodowym, w któ-
rym krzyżowały się kultura i tradycja polska, litewska, 

białoruska, ukraińska i rosyjska. Wychował się w rodzinie ka-
tolickiej, gdzie pobożność i prostota obyczajów łączyły się 
z prawością i pogodą ducha a także z życzliwym odniesieniem 
do ludzi. Niestety – na przekór treści jego imienia – jego życie 
obfitowało  w nieszczęsne i  bardzo bolesne przeżycia. W wieku 
11 lat roku zmarł mu ojciec (1833). Kilka lat później (1838) jego 
matka została wywieziona na Syberię, a rząd rosyjski skonfisko-
wał ich majątek rodzinny. Pozostał więc sam z dwoma braćmi i 
trzema siostrami bez dachu nad głową i w wieku lat siedemnastu 
wyruszył w świat. 

W swoich Pamiętnikach wyznał: „jedyną moją ambicją było 
pozostać zawsze w prawdzie, być moralnie przezroczystym jak 
brylant, a jeśli być może – i czystym jak brylant”. 

W takim nastawieniu ducha przemierzył Europę od Lwowa, 
Wiednia, Monachium, Berlina, Brukseli, po Londyn i Paryż. 
Stamtąd – w czasie Wiosny Ludów (1848) – wraz z kilkoma to-
warzyszami przybył do Poznania, aby wziąć udział w końcowej 
fazie powstania poznańskiego. Ułożył nawet odezwę skierowaną 
do tutejszego ludu, a objeżdżając wielkopolską ziemię wzywał 
do jej obrony. Brał udział w potyczce pod Stęszewem. Zdążył 
jeszcze wziąć udział w bitwie pod Rogalinem, gdzie został ran-
ny. Całkowicie wyczerpany dotarł do Konarzewa, a potem – po 
klęsce powstania – powrócił do Paryża.  

Od tego momentu jego patriotyzm nabrał innych, głębszych 
wymiarów. Od programu walki z bronią w ręku, przeszedł do 
programu walki wewnętrznej. Drogę do wolności Ojczyzny po-
strzegł przede wszystkim w jej odrodzeniu duchowym, moral-
nym i religijnym. Nad tym zaś najskuteczniej może pracować 
kapłan. Dlatego wstąpił do Seminarium Duchownego w Ży-
tomierzu. Na kapłana został wyświęcony w Petersburgu dnia 
8 września 1855. 

Tam też rozpoczęła się jego owocna praca duszpasterska. 
Założył schronisko dla ubogich, a następnie wielkie dzieło swo-
jego życia, tj. zgromadzenie zakonne Sióstr Rodziny Maryi. To 
polskie zgromadzenie założył w Petersburgu w 1857 r., niemalże 
pod bokiem cara Aleksandra II i rosyjskich urzędów ministerial-
nych, i to w okresie ostrych represji wobec Kościoła katolickie-
go, a zwłaszcza wobec zakonów.  

W okresie II Rzeczpospolitej istniało aż 160 domów zakon-
nych, w których było prawie 1400 Sióstr Rodziny Maryi. Podczas 
II wojny światowej domy zgromadzenia stały się schronieniem 
dla dzieci żydowskich. Siostry uważały, że sumienie nie pozwala 
im ich opuścić, chociaż groziła za to śmierć. W ten sposób urato-
wały od 750 do 800 tych żydowskich dzieci.  

Potem, 6 stycznia 1862 roku, w życiu księdza Felińskiego 
nastąpił przełom. Po wybuchu powstania styczniowego Ojciec 
Święty mianował go Arcybiskupem Metropolitą Warszawskim. 
Udał się do Warszawy, ale z powodu obfitych śniegów zmuszo-
ny był podróżować okrężną drogą przez: Bydgoszcz, Poznań, 
Wrocław, Sosnowiec i Częstochowę. Tam, na Jasnej Górze,  
zawierzył Matce Bożej swoje pasterzowanie i prosił o łaski dla 
siebie i archidiecezji. Sama Warszawa przyjęła go chłodno; na-
zwano go sługą carskim i zdrajcą Ojczyzny. On sam zaś – przez 
16 miesięcy rządów tą archidiecezją – zmienił całkowicie jej 
duchowe oblicze. Ks. Koźmian stwierdził wówczas: „Więcej 
uczynił w ciągu dziesięciu miesięcy, niż jego poprzednicy 
w ciągu dziesięciu lat”. 

Mając doświadczenie walki zbrojnej uznał, „że patriotyzm za-
sadzający się na gotowości porwania się na pierwsze zawołanie do 
oręża, by walczyć o niepodległość Ojczyzny, jest jałowy, a cza-
sem nawet szkodliwy. […] Najważniejsza przeto jest praca nad 
dźwiganiem sił i zasobów narodowych, ale nie tylko materialnych 
i intelektualnych, […] ale przede wszystkim owych, naszemu na-
rodowi właściwych zasobów, co odrębny charakter jego stanowią 
i tym samym zlać mu się z sąsiadami nie pozwalają”.  

Św. Jan Paweł II – podczas Mszy Świętej beatyfikacyjnej 
– tak charakteryzował jego duchową sylwetkę: „W trudnym cza-
sie niewoli narodowej, wytrwale wzywał do ofiarności na rzecz 
ubogich, do otwierania instytucji wychowawczych i zakładów 
dobroczynnych. Sam założył sierociniec i szkołę i sprowadził do 
stolicy Siostry Matki Bożej Miłosierdzia. Po upadku powstania 
styczniowego otwarcie wystąpił w obronie prześladowanych, za 
co został zesłany w głąb Rosji, do Jarosławia nad Wołgą, gdzie 
spędził 20 lat swojego życia”. Artur Grottger i Jacek Malczew-
ski upamiętnili jego wywózkę na swoich obrazach. Podobnie jak 
inni polscy biskupi (Kaliński, Łubieński, Krasiński, Rzewuski, 
Popiel, Fijałkowski, Hryniewiecki, Borowski i Symon) oraz po-
nad 200 innych duchownych dzielił – jako wygnaniec – los wielu 
powstańców. 

W Gatczynie, gdzie był internowany, proponowano mu 
powrót do stolicy, ale za cenę zerwania kontaktów ze Stolicą 
Apostolską i poddania się całkowicie pod rozkazy rządu car-
skiego. Była to cena zbyt wysoka, aby mógł się na nią zgodzić. 
Miłość do Ojczyzny pozostała dla niego uczuciem świętym. Na 
wygnaniu stał się autorem wielu wartościowych dzieł. Zaczął 
tworzyć teksty literackie mając ponad 40 lat. Oprócz pamięt-
ników pisał teksty homiletyczne, eseje filozoficzne o tematyce 
społecznej, ale także liczne wiersze i poematy. 

Wobec carskich uzurpacji oświadczył, że zgadza się na 
wszystko, cokolwiek postanowi papież. I tak doszło do porozu-
mienia między Rosją a Watykanem. Prekonizowany – 15 marca 
1883 r. – arcybiskupem Tarsu, Feliński mógł wyjechać z Jaro-
sławia, ale zabroniono mu powrotu, a nawet przejazdu przez 
archidiecezję warszawską. Udał się więc do Lwowa, a stamtąd 
do Krakowa, Rzymu wszędzie witany jako bohater narodowy. 
W Rzymie spotkał się z papieżem Leonem XIII. Potem osiadł 
na Podolu, w Dźwinaczce, jako kapelan kaplicy przy dworku  

*  Nauczanie Pasterzy Kościoła  * 



BR 10/2022

�

hrabiny Heleny Koziebrodzkiej. Zajął się duszpasterstwem wśród 
wiejskiego ludu. Organizował misje ludowe, urządzał rekolek-
cje, głosił kazania, długie godziny spędzał w konfesjonale, uro-
czyście celebrował nabożeństwa, szerzył cześć do Najświętszej 
Maryi Panny, krzewił III Zakon św. Franciszka. Zreformował też 
Zgromadzenie Sióstr Rodziny Maryi.  

Zmarł 17 września 1895 w Krakowie w rezydencji bpa Jana 
Puzyny. Jego pogrzeb odbył się 20 września na cmentarzu 
Rakowieckim. Po kilku dniach przewieziono trumnę do Dźwi-
niaczki, gdzie spoczęła ona na miejscowym cmentarzu. 

W niepodległej Polsce przewieziono trumnę do Warszawy, 
do kościoła św. Krzyża, a następnie – 14 kwietnia 1921 r. – prze-
niesiono ją uroczyście do katedry warszawskiej i umieszczono 
w podziemiach. W 2003 roku przeniesiono zwłoki do Kaplicy 
Literackiej archikatedry.  

Papież Jan Paweł II beatyfikował arcybiskupa Felińskiego 
w Krakowie dnia 18 sierpnia 2002 r., a papież Benedykt XVI ka-
nonizował go w Watykanie, w Bazylice Św. Piotra 11 paździer-
nika 2009 roku. Wspomnienie liturgiczne abp. Felińskiego jest 
obchodzone 17 września.  

2.  MIŁOŚĆ W ŻYCIU ARCYBISKUPA FELIŃSKIEGO 
Co ukształtowało duchową sylwetkę tego niezłomnego czło-

wieka? Wydaje się, że była to najpierw miłość do rodzonej mat-
ki, potem do Matki Bożej, do Kościoła i do Matki – Ojczyzny.  
Ziemska matka

Jego miłość do rodzonej matki inspirowała się Ewangelią. 
Feliński pisał o swojej matce: „z miłością macierzyńską śledziła 
wszystkie odcienie mego charakteru, i w każdej myśli przelotnej, 
w każdym słowie, w każdym uczynku wnet odkryje dobrą lub złą 
stronę, a znając moje skłonności, wnet daje rady, które bez namy-
słu można przyjmować, bo pochodzą z życzliwości prawdziwej, 
z serca”. „Przykłady jej wszakże silniej jeszcze przemawiały niż 
słowa, tak, że dla wszystkich otaczających była ona prawdziwym 
wzorem łagodności, pokory, zdania się na Opatrzność i szczere-
go współczucia dla każdej niedoli”.  [...]
Matka Boża 

Zygmunt zasłynął też jako gorliwy czciciel Matki Bożej. 
W jego pobożności wyjątkowe miejsce zajmowała Matka Boska 
Częstochowska. Dnia 27 kwietnia 1863 r. wprowadził w archi-
diecezji warszawskiej zwyczaj odprawiania nabożeństwa ma-
jowego, jako formy rekolekcji, codziennej duchowej pracy nad 
sobą. Z Jej obrazem podążył na miejsce zesłania. Ten wizerunek 
był świadkiem jego wygnańczych modlitw, cierpień, tęsknoty, 
a także ufnego zawierzenia Bogu. 

W Pamiętnikach tak o Niej pisał: „czasem, gdy jak dziś przy-
szła samotna, szara godzina, gdy brałem koronkę w rękę i patrzy-
łem na obraz Matki Bożej, chwytała mnie taka tęsknota, dusza 
rwała się do kraju, do swoich, że nie jedna łza spływała po twa-
rzy i zaledwie modlitwa zdołała ukoić wezbrane żalem serce”.  

Abp Feliński był jednym z najważniejszych nauczycieli pol-
skiej duchowości maryjnej. Był on szczególnie ceniony później 
przez bł. kard. Stefana Wyszyńskiego, który – w trakcie prze-
śladowań Kościoła – chciał naśladować postawę abp. Zygmunta 
Szczęsnego oraz jego duchowość maryjną. Podkreślał nawet, że 
„maryjny program arcybiskupa Felińskiego to wytknięty szlak 
wspólnej drogi narodu i Kościoła”.   

Matka – Kościół 
Całe dziecięce, młodzieńcze i dojrzałe życie Felińskiego 

doprowadziło go do wniosku, że nie ma piękniejszego zadania 
dla człowieka na świecie jak miłość do Kościoła: „Tak Panie, 
Kościół, to największy mój skarb, to cel mojego życia, to jedyne 
kochanie moje na ziemi, bo Ty jesteś jego duszą, a On Twoim 
Mistycznym Ciałem”. 

„Jeżeli zaś zapytacie, dlaczego tak często powtarzam o po-
trzebie miłości do Kościoła, odpowiem za świętym Janem – bo 
takie jest przykazanie Pańskie”. W tym względzie najbardziej 
zapisał się w historii Kościoła w Polsce słowami skierowanymi 
do warszawskiego duchowieństwa dnia 13 czerwca 1863 roku, 
gdy wyjeżdżał na wygnanie do Jarosławia nad Wołgę: „Strzeżcie 
praw Kościoła świętego. Pilnujcie gorliwie tej świętej wiary na-
szej, przeciwnościami się nie zrażajcie, miejcie Pana Boga w pa-
mięci i w sercu. Jeżeli by was kto namawiał do takiego czynu, 
którego popełnić się nie godzi, bez uchybienia prawom Bożym 
i prawom Kościoła, odpowiadajcie każdy Non possumus, odpo-
wiadajcie wszyscy Non possumus”.
Matka – Ojczyzna 

Uczucie dla Ojczyzny wreszcie uważał za tak samo wrodzone 
jak miłość do matki. O tym wiernym uczuciu świadczy zarówno 
jego udział we Wiośnie Ludów, jak i jego dwudziestoletnia ka-
torga wygnańcza. Dnia 15 marca 1863 roku – a więc niespełna 
2 miesiące po wybuchu Powstania Styczniowego – napisał list 
do cara: „Winić Polaków nikt nie może za to, że mając świetną 
i bogatą przeszłość historyczną wzdychają do niej i dążą do uzy-
skania niepodległości. Tego gorącego patriotyzmu nie można Po-
lakom poczytywać za zdradę, a prób odzyskania niepodległości 
ponawiających się od stu lat Rosjanie nie mają prawa potępić”.  

Jednocześnie rozumiał, że Kościół nie może być siłą poli-
tyczną, która przewodzi powstaniu. Był świadom, że Kościół nie 
może wspierać powstańców inaczej, niż posługą duszpasterską. 
„Nasz język, naszą historię, nasze obyczaje narodowe za drogo-
cenną spuściznę po przodkach, którą następcom naszym świę-
cie przekazać powinniśmy, wzbogaciwszy skarbnicę narodową 
własną pracą”. Świadomie zmierzał do duchowego odrodzenia 
narodu, do rozbudzenia jego świadomości i utrwalenia jego toż-
samości, a także do pomnażania zasobów materialnych kraju 
z nadzieją na odzyskanie niepodległości.  

ZAKOŃCZENIE 
Na koniec, warto dodać, że abp Feliński posiadał szeroką 

i dalekowzroczną wizję przyszłości. Umiał myśleć daleko do 
przodu, nie lekceważąc jednocześnie bieżącej sytuacji. Nie schle-
biał swoim współczesnym. Potrafił powiedzieć rodakom rzeczy 
trudne, nie obnosząc ze swoją wyższością moralną. Tej odwagi 
mówienia rzeczy niewygodnych – jeśli to moralnie konieczne 
– można by dzisiaj oczekiwać od duszpasterzy. Jego przesłanie 
życia jest wciąż aktualne, ponieważ także dzisiaj nasza wiara 
musi dojrzewać pośród ciężkich prób. Także dziś trzeba być 
przygotowanym na złożenie ofiary ze swego życia, zwłaszcza 
wtedy, gdy się jest przywódcą duchowym. Przywództwo ducho-
we zaś wyraża się w jasności nauczania, umiejętności oceny ży-
cia publicznego, stawianiu granic między dobrem i złem a także 
w zaangażowaniu społecznym i stawaniu po stronie ludzi potrze-
bujących i ubogich. [...] 

Amen. 

*  Nauczanie Pasterzy Kościoła  * 



BR 10/2022

10

K

* Spotkania biblijne *

Spotkania biblijne (10)
Ewangelia według  
Świętego Mateusza

azanie na Górze (5,1-7,29), często nazywane konstytu-
cją Królestwa Bożego, jest mową programową Jezusa 

zbierającą istotę Jego nauczania.
Nie zmieniając treści nauczania zawartego w Biblii He-

brajskiej, nie sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo lub Proro-
ków (5,17), Jezus zapowiada jej nową aktualizację, odmienną 
niż wyjaśnienia i rozporządzenia podawane przez uczonych 
w Piśmie i faryzeuszów. Jezus przyszedł, żeby nadać pełnię 
– w sensie doprowadzenia do doskonałości – naszemu ro-
zumieniu Tory i Proroków, odkryć wolę, prawdziwy zamysł 
Boga, jaki od początku stał za Dziesięcioma Przykazaniami.

Po co Bóg dał człowiekowi przykazania? Na Synaju Bóg 
określił granice, w jakich może rozwijać się człowiek i ludz-
kość, „na Synaju Bóg objawił to, co stanowi religijne i etycz-
ne minimum, zabezpieczając człowieka przed nieporządkiem 
i zepsuciem moralnym. Przykazania wyznaczają podstawowe 
i niezbywalne obowiązki wobec Boga, innych ludzi, świata 
oraz samego siebie [3].

Słuchacze Jezusa zapamiętali ostrzeżenie: 
Jeśli wasza sprawiedliwość nie będzie większa niż uczo-

nych w Piśmie i faryzeuszów, nie wejdziecie do królestwa 
niebieskiego (5,20).

Kazanie na Górze pokazuje na czym polega przewyższa-
jąca inne sprawiedliwość. Chodzi o to, by nie poprzestać na 
działaniu zgodnie z dosłownym brzmieniem tekstu Prawa, 
ale przede wszystkim na pokochaniu jego ducha, „tak by 
przenikało serce i prowadziło do życia według ostatecznych 
zamiarów Boga” [5]. 

I w tym duchu – w świetle przykazania miłości – Jezus re-
interpretuje przykazania Dekalogu. Sześć komentarzy Jezusa 
do przykazań Tory, ze względu na ich charakter,nazywane są 
antytezami. Jest tak dlatego, że Jezus pozornie dystansuje się 
od literalnego (charakterystycznego dla faryzeuszów i uczo-
nych w Piśmie) rozumienia przykazań. W rzeczywistości sło-
wa Jezusa kontynuują i wieńczą myśl poprzedniego wersetu, 
są dopełnieniem i wypełnieniem (5,17) pełnego sensu Tory.

Rozpoczyna te przykłady zwrotem [teza]: Słyszeliście, że 
powiedziano (przodkom), po którym następuje cytat z Prawa, 
a następnie padają słowa [antyteza]: A Ja wam powiadam. 
Formuła ta pojawia się w tradycji rabinackiej. Posługując się 
taką formułą, której rytmika pomaga w zapamiętaniu i utrwa-
leniu tekstu, „rabini przytaczali jako tezę interpretację Prawa 
podawaną przez wcześniejszych nauczycieli, jako antytezę 
natomiast swą własną interpretację Prawa” [4]. 

„To Ja Jezusa wypowiadane jest z takim autorytetem, 
na jaki nie może sobie pozwolić żaden uczony w Piśmie. 
Tłum wyczuwa to. Mateusz wyraźnie mówi, że lud odczu-
wał lęk, powodowany Jego sposobem nauczania. Uczy nie 
tak, jak rabini, lecz jak ktoś mający władzę (Mt 7,29; zob. 
Mk 1,22; Łk 4,32)” [1]. To z pewnością musiało wzbudzić 
uwagę słuchaczy.

Wyrażenie: ‘powiedziano’ użyte jest w formie biernej dla 
podkreślenia roli Boga jako prawodawcy przykazań Prawa. Ze 
względu na szacunek dla Imienia Bożego (by uniknąć antropo-
morfizmów) Żydzi nie mówili, że ‘JHWH coś powiedział’, ale 
stwierdzali, że ‘coś zostało powiedziane’. Prawo zostało dane 
nam od Boga. Prawo nie jest własnością uczonych w Piśmie i 
faryzeuszów, którzy niezliczonymi komentarzami i interpreta-
cjami odchodzili od wyrażonej w Prawie woli Boga.

Pierwsza antyteza dotyczy piątego spośród Dziesięciu 
Przykazań (Wj 20,13; Pw t5,17), które w tekście hebrajskim 
brzmi: Nie morduj:

Słyszeliście, że powiedziano przodkom: Nie zabijaj! a kto 
by się dopuścił zabójstwa, podlega sądowi.

A Ja wam powiadam: Każdy, kto się gniewa na swego 
brata, podlega sądowi. A kto by rzekł swemu bratu: «Raka», 
podlega Wysokiej Radzie. A kto by mu rzekł: «Bezbożniku», 
podlega karze piekła ognistego (5,21-22). 

W ST wyrażeniem Κρίσις (krisis) są określane: sąd, kara 
i wina. Jeśli dopuścisz się zabójstwa drugiego człowieka 
to jednocześnie musisz spodziewać się tego, że czeka cię 
sąd, kara i jednocześnie ściągasz na siebie winę (Wj 21,12; 
Kpł 24,17; Lb 35,16-18).

Jezus podnosi poprzeczkę przykazania: Nie zabijaj, roz-
szerza je o gniew i słowną obrazę bliźniego. Mówi: wszelki 
przejaw gniewu dotykający drugiego w jego godności ludz-
kiej i wyrażający się na zewnątrz w słowach (grzech mowy), 
które ranią, zasługuje na potępienie, ponieważ zabijają, nisz-
czą zaufanie, niszczą ludzkie relacje.

Greckie słowo ‘Raka’jest transkrypcją aramejskiego obe-
lżywego słowa i oznacza tyle, co głupiec (w sensie niezdol-
ności do zawierania i tworzenia międzyludzkich relacji, dosł. 
pusta głowa). Drugie obelżywe słowo ‘Mōros’posiada zna-
czenie podobne: głupiec (w sensie niezdolności do pozosta-
wania we właściwej relacji z Bogiem, czyli bezbożny, Bogu 
nieposłuszny itp.)” [4].

Kara piekła ognistego (gr. Gehenna) – symbol przekleń-
stwa i wiecznego potępienia. Biblia naucza, że istnieje stan 
wiecznego egzystowania w smutku i że stanie się on udzia-
łem tych, którzy zostaną ostatecznie przez Boga potępieni 
(Pwt 32,22; 2 Sm 22,6; Ps 18,6; Ps 116,3; Ps 9,18; Jr 26,6;. 

W Apokalipsie czytamy: Jeśli się ktoś nie znalazł za-
pisany w księdze życia, został wrzucony do jeziora ognia 
(Ap 20,15).



BR 10/2022

11* Spotkania biblijne *

dokończenie na str. 12 F

Wezwanie do usunięcia gniewu dopełnione jest wołaniem 
o pojednanie: Jeśli więc przyniesiesz dar swój przed ołtarz 
i tam wspomnisz, że brat twój ma coś przeciw tobie, zostaw 
tam dar swój przed ołtarzem, a najpierw idź i pojednaj się 
z bratem swoim! Potem przyjdź i dar swój ofiaruj! (5,23-24).

Brak pojednania, pielęgnowanie w sobie urazy czy nie-
chęci do kogoś, jest również przekroczeniem prawa miłości. 
W czasach ST nie łączono moralności z kultem, natomiast 
Jezus łączy czystość wewnętrzną z czystością rytualną: nie 
można dokonać aktu pojednania z Bogiem bez uprzednie-
go pojednania się z braćmi i siostrami. Nie można pozwolić 
gniewowi trwać, należy starać się o wewnętrzne uzdrowienie. 
Pojednanie powinno być zrealizowane jak najrychlej: Pogódź 
się ze swoim przeciwnikiem szybko, dopóki jesteś z nim w dro-
dze, by cię przeciwnik nie podał sędziemu, a sędzia dozorcy, 
i aby nie wtrącono cię do więzienia. Zaprawdę, powiadam ci: 
nie wyjdziesz stamtąd, aż zwrócisz ostatni grosz (5,25-26).

Podczas Mszy św., bezpośrednio przed przyjęciem praw-
dziwego Chrystusa w Komunii świętej, dokonujemy sym-
bolicznego pojednania: znaku pokoju. Znak ten, jak głosił 
św. Cyryl Jerozolimski (313-386), jednoczy serca i prowadzi 
do przebaczenia uraz, jest oznaką pojednania i zapomnie-
nia o krzywdach. Takie umiejscowienie znaku pokoju pod-
kreśla potrzebę zjednoczenia w miłości braterskiej zanim 
dokona się nasze zjednoczenie eucharystyczne z Bogiem 
w Komunii  świętej.

We wzmacnianiu znaczenia drugiej antytezy Prawa 
Mojżeszowego Jezus przesuwa uwagę słuchaczy „z czynu 
zewnętrznego ku wewnętrznemu nastawieniu człowieka. Bo 
wnętrze osoby to prawdziwy problem. To właśnie tam rodzi 
się wina” [4]:

Słyszeliście, że powiedziano: Nie cudzołóż! A Ja wam 
powiadam: Każdy, kto pożądliwie patrzy na kobietę, już się 
w swoim sercu dopuścił z nią cudzołóstwa (5,27-28). 

Szóste przykazanie w Dekalogu (Wj 0,14; Pwt 5,18) od-
nosi się „przede wszystkim do stosunku seksualnego mężczy-
zny i zamężnej kobiety, a także w ogóle rozpusty. Współżycie 
z czyjąś żoną rozbija u samych podstaw więź małżeńską i ro-
dzinną, dlatego czyn ten ściąga na cudzołożników szczególny 
gniew Boga” [BP]. Według Kpł 20,10 cudzołóstwo ma być 
karane śmiercią.

ST ostrzega również przed niebezpieczeństwami związa-
nymi z pożądliwymi myślami (2 Sm 11; Hi 31,1; Prz 6,25; 
Syr 9,5). Jezus wykracza poza te ostrzeżenia, nauczając, że 
nie tylko czyn, ale także pożądliwe spojrzenie jest rodzajem 
cudzołóstwa w sercu. Pożądanie zatruwa serce i blokuje roz-
wój miłości, jest podtrzymywaniem złego pragnienia w sercu, 
pragnienia, które dąży do realizacji. I to jest początek grze-
chu. Ważne jest, aby zewnętrznemu czynowi odpowiadało 
wewnętrzne skierowanie woli. 

Jest to stanowisko broniące godności kobiety. „Według 
wypowiedzi rabinów tamtych czasów, nie powinno się spo-
glądać na kobietę. (…) Jezus natomiast stwierdza, że nie po-
winno się patrzeć na kobietę, aby jej pożądać” [4]. 

Jeśli więc prawe twoje oko jest ci powodem do grzechu, 
wyłup je i odrzuć od siebie. Lepiej bowiem jest dla ciebie, 
gdy zginie jeden z twoich członków, niż żeby całe twoje ciało 
miało być wrzucone do piekła. I jeśli prawa twoja ręka jest 

ci powodem do grzechu, odetnij ją i odrzuć od siebie. Lepiej 
bowiem jest dla ciebie, gdy zginie jeden z twoich członków, 
niż żeby całe twoje ciało miało iść do piekła (5,29-30).

Wypowiedź symboliczna, przy użyciu bardzo radykalnych 
określeń o pozbyciu się prawego oka, prawej ręki („według 
rozumienia starożytnych, strona prawa uchodziła za ważniej-
szą” [4]) Jezus naucza, że w celu uniknięcia grzechu należy 
przeciwstawić się natarczywej pokusie, uciec się do wielkich 
wyrzeczeń pamiętając o czekającym sądzie. Decyzje, które 
podejmujemy teraz, mają przełożenie na życie wieczne. Zba-
wienie nasze jest sprawą najważniejszą. „W perspektywie 
sądu fizyczna integralność stanowi rzecz drugorzędną” [4].

Trzecia antyteza, związana z przykazaniem Nie cudzołóż, 
dotyczy sprawy rozwodu:

Powiedziano też: Jeśli kto chce oddalić swoją żonę, niech 
jej da list rozwodowy. A ja wam powiadam: Każdy, kto od-
dala swoją żonę – poza wypadkiem nierządu – naraża ją na 
cudzołóstwo; a kto by oddaloną wziął za żonę, dopuszcza się 
cudzołóstwa (5,31-32).

W czasach Jezusa inicjatywa rozwodu leżała po stronie 
mężczyzny. Kobieta nie mogła opuścić męża, list rozwodo-
wy mógł wydać jedynie mężczyzna.Uzyskanie rozwodu było 
bardzo łatwe: wystarczyło, że mężczyzna dał swojej żonie list 
rozwodowy i wtedy ona musiała opuścić jego dom. „Kobieta 
porzucona przez mężczyznę była pozbawiona jakichkolwiek 
środków utrzymania, dlatego sytuacja życiowa zmuszała ją 
do związania się z innym mężczyzną” [BP].

Prawo Mojżeszowe dopuszczało rozwód. W Mowie o nie-
rozerwalności małżeństwa (19,3-12) Jezus objaśnia, dlaczego 
takie prawodawstwo w ST miało miejsce. Sprawą dyskutowa-
ną wśród rabinów była interpretacja wersetu Pwt 24,1, gdzie 
pada stwierdzenie, że mężczyzna może rozwieść się z żoną, 
jeśli znajdzie w niej coś odrażającego. 

Istniały dwie szkoły: jedna wskazywała na grzech rozwią-
złości, zaś druga dozwalała wręczenia kobiecie listu rozwo-
dowego z najbardziej błahego powodu np.; przypalenie po-
siłku. Jezus wypowiada się otwarcie przeciwko rozwodom. 
Z woli Boga małżeństwo jest związkiem nierozerwalnym. 

Jak należy rozumieć klauzulę rozwodową‘poza wypad-
kiem nierządu’? 

Wśród egzegetów nie ma tu jednomyślności. W [BP] czy-
tamy, że ‘nierząd’dotyczy dosłownie prostytuowania się, jak 
również słowa te odnoszono do małżeństwa między krewny-
mi. Małżeństwa kazirodcze były przez Prawo Mojżeszowe 
surowo zabronione (Kpł 18,6-18). Mowa tu o „małżeństwach 
zawartych przed nawróceniem, czyli przez partnerów po-
gańskich pozostających w relacji bliskiego pokrewieństwa. 
Małżeństwa takie zawierane były nierzadko najczęściej 
w celu dziedziczenia” [4].

Czwarta antyteza o fałszywej przysiędze jest wnioskiem 
i podsumowaniem kilku starotestamentowych nauczań: Sły-
szeliście również, że powiedziano przodkom: Nie będziesz fał-
szywie przysięgał, lecz dotrzymasz Panu swej przysięgi (5,33).

ST zakazywał fałszywej przysięgi, kiedy człowiek z całą 
premedytacją kłamał, powołując się na Boga (Kpł 19,12; 
Wj 20,7; Lb 30,3-15; Pwt 23,22-24; Ps 50,14). 



BR 10/2022

12

dokończenie ze str. 11 F

Spotkania biblijne (10)
Ewangelia według  
Świętego Mateusza

* Spotkania biblijne *

Przysięga może być obiecująca (w relacji: człowiek wo-
bec Boga), jak i stwierdzająca (w relacji: człowiek wobec 
człowieka), wymyślono ją dla wzmocnienia ludzkiego słowa, 
które utraciło swoją wartość. 

W hellenizmie instytucja przysięgi nierzadko poddawa-
na była krytyce, wprowadzanie Boga w ludzkie sprawy było 
czymś niewłaściwym. Filon z Aleksandrii, równolatek Jezusa 
i św. Pawła, filozof i teolog żydowski pozostający pod wpły-
wem kultury greckiej, uważał, że przysięga jest „profanowa-
niem świętego Bożego Imienia. Słowo prawego człowieka 
jest przysięgą” [4]. Trzeba zaznaczyć, że pomimo zastrzeżeń 
wobec stosowania przysiąg to w praktyce były one jednak 
powszechnie akceptowane.

Jezus poddaje krytyce subtelne rozróżnienia w formułach 
przysiąg używanych przez faryzeuszów: 

A Ja wam powiadam: Wcale nie przysięgajcie ani na nie-
bo, bo jest tronem Bożym; ani na ziemię, bo jest podnóżkiem 
stóp Jego; ani na Jerozolimę, bo jest miastem wielkiego Kró-
la. Ani na swoją głowę nie przysięgaj, bo nie możesz nawet 
jednego włosa uczynić białym albo czarnym (5,34-36). 

Żydzi nie mogli wymawiać imienia Bożego, więc przysię-
gali na niebo, ziemię, Jerozolimę. Jezus wyjaśnił, że wszyst-
kie przysięgi ostatecznie odwołują się do Boga (Iz 66,1), 
(Ps 47,3) – wartości, na które przysięgano są darem Boga. 
Nikt nie powinien przysięgać na swoją głowę, ponieważ sta-
nowi to próbę rozporządzania Bogiem Stwórcą, jest przed-
miotem ludzkiej manipulacji.

Chrystus wzywa do rezygnacji z każdej przysięgi i pro-
ponuje inną drogę – zachęca do prostoty, szczerości, przej-
rzystości, prawdomówności: Niech wasza mowa będzie: Tak, 
tak; nie, nie. A co nadto jest, od Złego pochodzi (5,37). Nic tak 
nie wzmacnia wartości słowa, jak stojąca za nim prawda. Jest 
to postawa ubóstwa duchowego, wolności a także czystości 
serca, życia w prawdzie, bez zbędnych zawiłości. Ukrywa-
nie prawdy w potoku słów jest zakamuflowanym kłamstwem 
(zob. Jk 5,12).

Przysięga ma związek z przymierzem – umową/układem 
między dwiema stronami, które mocą specjalnej przysięgi 
przyjmują na siebie pewne, wzajemne zobowiązania. Przymie-
rze Boga z człowiekiem nie jest paktem między równymi: Bóg 
podejmuje decyzję zawarcia przymierza dyktując własne wa-
runki. W ST obietnica złożona Noemu, że nie będzie już nigdy 
potopu (Rdz 9,15) opiera się na wierności Boga, a nie ludzi. 

W przymierzu z Abrahamem Bóg daje mu słowo, obietni-
cę licznego potomstwa, zaś Abraham zostaje zobowiązany do 
dokonania obrzezania, które jest jednocześnie znakiem Przy-
mierza. Dar Dekalogu jest udzielony w ramach Przymierza 
synajskiego zawartego przez Boga ze swoim ludem (Wj 19-
24). Element prawny wyraża się tu w wymaganiach, które są 

prawem obowiązującym cały naród. Odtąd każde wykrocze-
nie, w sferze kultowej czy świeckiej, staje się wykroczeniem 
przeciwko Bogu.

Kolejna, piąta antyteza, przywołuje starotestamentalne 
prawo odwetu z Wj 21,24 (Kpł 24,20; Pwt 19,21), które wy-
magało, aby złoczyńca poniósł taką samą szkodę, jaką wy-
rządził bliźniemu: Słyszeliście, że powiedziano: Oko za oko 
i ząb za ząb! (5,38).

Prawo odwetu zwane również ‘zasadą talionu’ (łac. 
talio ‘odwet’) czy ‘oko za oko’. Zasada talionu miała 
na celu humanitaryzację prawa: niekończąca się zemsta 
zostaje zastąpiona określoną karą współmierną do winy. 
„Poza tym była regulacją państwową, nie zaś zachętą do 
wymierzania samemu sobie sprawiedliwości. 

Przepis prawny tego rodzaju występował w starożyt-
nych kodeksach prawnych (np.; Hammurabiego, ok. 1700 
przed Chr.)” [4]. 

W ST za pierwszego zdeprawowanego człowieka uważa-
ny jest Lamek, wymowny dowód rosnącej dzikości moralnej 
potomków Kaina (Rdz4,18-24),który sam dla siebie był pra-
wodawcą i do tego pełnym niszczycielskiej pasji.

Uczeń Chrystusa powinien jednak położyć kres złu bez 
stosowania prawa odwetu: 

A Ja wam powiadam: Nie stawiajcie oporu złemu. Lecz 
jeśli cię kto uderzy w prawy policzek, nadstaw mu i drugi! 
Temu, kto chce prawować się z tobą i wziąć twoją szatę, od-
stąp i płaszcz! (5,39-40).

Chrystus wzywa, by nie nakręcać spirali zła i wrogości, 
by nie odpowiadać na zły czyn dokładnie tym samym. Nie 
oznacza to biernej akceptacji zła: „nie odpłata, ale rezygnacja 
z zemsty, raczej niesprawiedliwość znosić niż niesprawiedli-
wość czynić (por. 1 Kor 6,7-8)” [4]. Odrzucenie prawa odwe-
tu jest przygotowaniem przykazania miłości bliźniego.

Uderzenie w policzek uznawane było za szczególnie po-
ważną obelgę (por. Lm 3,30). W tradycji żydowskiej sposób, 
w jaki uderzano osobę w policzek, miał istotne znaczenie. 

Gdy ktoś chciał okazać pogardę lub zhańbić, wymierzał 
cios w prawy policzek wierzchnią stroną prawej dłoni lub 
lewą ręką. Miało to na celu zademonstrowanie, że napastnik 
uważa swojego przeciwnika za osobę niegodną, by użyć sil-
niejszej, wewnętrznej strony prawej dłoni. 

Cierpliwe zniesienie obelgi stanowi wolną od agresji re-
akcję, która ma na uwadze zwyciężenie zła, ale nie człowieka 
(por. Iz 50,6; Mt 26,67). Powyższe wersety są aluzją do sy-
tuacji Jezusa w czasie męki: Jezus był policzkowany (26,67) 
i odarty z szat (27,35). 

Uczeń Chrystusa powinien Go naśladować, powinien po-
łożyć kres złu przyjmując niesprawiedliwość i przymus jak 
Jezus, któremu obca była zemsta (1 P 2,21-23; 3,14.18). 

Zmusza cię kto, żeby iść z nim tysiąc kroków, idź dwa ty-
siące! (5,41). Mowa tu o pracach przymusowych obowiązują-
cych w krajach pod panowaniem rzymskim. Żołnierze rzym-
scy mieli prawo zmuszania ludzi do niesienia ich ekwipunku 
na taką właśnie odległość (np.  Szymon z Cyreny niesie krzyż 
Jezusa). Jezus zachęca do wykonania więcej niż wynosi zo-
bowiązanie. Słowa o gorliwej współpracy z okupantem mu-
siały brzmieć dość szokująco. 

Daj temu, kto cię prosi, i nie odwracaj się od tego, kto 
chce pożyczyć od ciebie (5,42). 



BR 10/2022

13* Spotkania biblijne *

Podobne zachęty do użyczenia i pomocy znajdują się w 
ST (Pwt 15,7-11; Wj 22,25; Kpł 25,36-37 i in.).

Szósta antyteza – to „pełnia doskonałości, w której za-
wierają się wszystkie inne nauki” [2]:

43Słyszeliście, że powiedziano: Będziesz miłował swego 
bliźniego, a nieprzyjaciela swego będziesz nienawidził 

44A Ja wam powiadam: Miłujcie waszych nieprzyjaciół 
i módlcie się za tych, którzy was prześladują (5,43-44).

Miłość najbliższych została już nakazana Izraelitom 
w Kpł 19,18. Przykazanie to obejmowało również cudzo-
ziemców, którzy pośród nich mieszkali, dla przypomnienia, 
że również sam Izrael był cudzoziemcem w ziemi egipskiej 
(Kpł 19,33-34; Pwt 10,19).

Druga część podanej przez Mateusza tezy: nieprzyjaciela 
swego będziesz nienawidził nie pojawia się w żadnej księdze 
ST; może stanowić echo tzw. ‘świętej nienawiści’ wyrażanej 
w niektórych psalmach (zob. Ps 139,21-22). Greckie słowo 
‘nieprzyjaciel’oznacza zarówno wroga osobistego, jak i naro-
dowego (rzymskich ciemiężycieli).

45 tak będziecie synami Ojca waszego, który jest w nie-
bie; ponieważ On sprawia, że słońce Jego wschodzi nad złymi 
i nad dobrymi, i On zsyła deszcz na sprawiedliwych i niespra-
wiedliwych. 

46 Jeśli bowiem miłujecie tych, którzy was miłują, cóż za 
nagrodę mieć będziecie? Czyż i celnicy tego nie czynią? 

47 I jeśli pozdrawiacie tylko swych braci, cóż szczególnego 
czynicie? Czyż i poganie tego nie czynią? (5,45-47).

„W powszechnym tłumaczeniu starego Prawa, za bliź-
niego postrzegano jedynie Izraelitę, a dokładniej, pobożnego 
Izraelitę. Jezus przeciwstawia temu rozumowaniu prawdziwe 
znaczenie przykazania Boga, nadając mu wymiar duchowy, 
odnoszony do Ojca niebieskiego: dobrego i miłosiernego, 
który błogosławi wszystkim, będąc przykładem prawdziwej 
miłości” [2]. 

Przede wszystkim Jezus wskazuje na fundamentalną 
prawdę, iż Bóg to Ojciec! (w. 45).Ojciec wszystkich ludzi i 
narodów, Ojciec nawet tych, którzy są wrogo do Niego nasta-
wieni poprzez czynione w życiu zło.

By żyć jako członkowie królestwa Bożego musimy czy-
nić więcej. Jezusowi chodzi o życzliwość aktywną, wyraża-
jącą się w konkretnych czynach: modlitwa za prześladowców 
(w. 44), pozdrawianie ich, czyli życzenie im pokoju i dóbr 
mesjańskich obiecanych przez Boga (w. 47).

„W miłości nie można stosować reguł handlowych, czyli 
miłować tylko tych, którzy są godni naszej miłości lub sobie 
na nią zasłużyli. Odpłacać dobrem za zło jest czymś boskim, 
godnym dzieci Ojca, który jest w niebie” [BP].

Bóg każdemu człowiekowi daje szansę poprawy (w. 45), 
otacza jednakową troską wszystkich ludzi, bez względu na to, 
czy czynią dobro czy zło, pełnią Jego wolę, czy nie. Mamy tu 
jednoznaczny podział ludzi na dobrych i złych, nie ma nic po-
środku. Czyściec w pewnym momencie się skończy i trzeba 
będzie podjąć decyzję: dobro czy zło. Albo wybieram Boga, 
albo Go odrzucam. Nie ma nic pomiędzy. 

Bądźcie więc wy doskonali, jak doskonały jest Ojciec wasz 
niebieski (5,48).

Wg ST Izrael miał naśladować Boga w Jego świętości 
(Kpł 19,2). Mateusz w miejsce ‘święty’ wprowadził okre-
ślenie ‘doskonały’. 

W czasach Jezusa słowa te rozumiano przede wszystkim 
jako wezwanie do odcięcia się od świata pogańskiego. 

Jezus koryguje takie myślenie i zachęca uczniów, by 
naśladowali świętość Boga poprzez rozwijanie w sobie 
bezinteresownej i miłosiernej miłości, która przekracza 
granice nieprzyjaźni, bariery między prześladowanym 
i prześladującym. 

Papież Franciszek w encyklice Lumen Fidei (LF 46) pisze: 
„Dekalog nie jest zbiorem zakazów, ale zawiera konkretne 
wskazania, pozwalające wyjść z pustyni ‘ja’ będącego dla 
siebie punktem odniesienia, zamkniętego w sobie, i nawią-
zać dialog z Bogiem, dać się ogarnąć Jego miłosierdziu, aby 
nieść Jego miłosierdzie. W ten sposób wiara wyznaje miłość 
Boga, daje się prowadzić tej miłości, prowadzącej do podąża-
nia ku pełni komunii z Bogiem. Dekalog jawi się jako droga 
wdzięczności, odpowiedzi miłości, możliwa dlatego, że przez 
wiarę otwarliśmy się na doświadczenie przemieniającej miło-
ści Bożej względem nas. Nowym światłem na tej drodze jest 
to, czego Jezus naucza w Kazaniu na Górze (Mt 5-7)”.

Bibliografia:
Cytaty biblijne według elektronicznego wydania Biblii Tysiąc-

lecia: http://www.biblia.deon.pl
BP – komentarz do Ewangelii wg św. Mateusza, Pismo Święte 

Starego i Nowego Testamentu, Wydawnictwo Św. Pawła, 2008
1.	 Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Od Chrztu w Jordanie do 

Przemienienia, Wydawnictwo ZNAK, Kraków 2012
2.	 Jan Paweł II, Audiencja generalna, 14 października 1987.
3.	 Ks. Chrostowski Waldemar, Osiem Błogosławieństw. Medyta-

cje biblijne z Janem Pawłem II i Benedyktem XVI, Biały Kruk, 
Kraków 2017

4.	 Ks. Paciorek Antoni, Nowy Komentarz Biblijny. NT. Ewangelia 
wg św. Mateusza, Tom I/cz.1, Edycja Św. Pawła, 2005

5.	 Mitch Curtis, SRI Edward, Ewangelia wg św. Mateusza. Katoli-
cki Komentarz do Pisma Św., Wyd. W drodze, 2019

Oprac. Jolanta Górecka na podstawie spotkania biblijnego  
z ks. dr Mateuszem Wyrzykowskim

Ksiądz dr Mateusz Wyrzykowski 
zaprasza na Spotkanie Biblijne  
w każdy piątek o godz. 19:30  

w sali Emaus w kościele obok ołtarza.

Na internetowej stronie parafii 
https://blwlad.mkw.pl

https://blwlad.mkw.pl/grupy-parafialne/grupa-biblijna-2/ 
dostępne są nagrania dotychczasowych konferencji 

(od września br.).



BR 10/2022

T

Powitanie relikwii 
bł. Carla Acutisa

Fot. Jan Leśniewski

ościół na Ursynowie przeżywa piękny, radosny dzień. 
Nasza wspólnota, ale myślę, że nie tylko nasza tutaj 

wspólnota na Ursynowie, może i Archidiecezja warszawska, 
z radością przyjmuje relikwie błogosławionego Carla Acu-
tisa, młodego człowieka, piękną postać w historii Kościoła, 
człowieka żyjącego razem z nami.  

Tę uroczystość przeżywamy również w duchu podwójnej 
radości, a mianowicie dzisiaj młodzież naszej parafii wchodzi 
na drogę dojrzałego przygotowania się do sakramentu bierz-
mowania. To są te radosne chwile w życiu wspólnoty Koś-
cioła, wspólnoty parafialnej. To sa te radosne chwile w życiu 
proboszcza, który może witać i wspólnie razem z wami odda-
wać cześć Panu Jezusowi.    

I ta trzecia radość, że pośród nas jest biskup Kościoła war-
szawskiego JE ks. Bp Rafał Markowski, którego bardzo ser-
decznie witam. Bardzo serdecznie witam także najlepszych 
księży, którzy w pierwszym szeregu pracy duszpasterskiej 
głoszą Pana Jezusa wśród młodzieży.  

(Powitanie – Ks. Proboszcz prałat Jacek Kozub)

Koncelebrowanej Mszy św. przewodniczył i homilię wygłosił 
ks. bp Rafał Markowski 

Homilia
Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus!
Na wieki wieków, Amen!

ak jak wspomniał ksiądz Jacek, wasz duszpasterz, opiekun, 
proboszcz, rzeczywiście ten dzień zapisuje się w sposób 

szczególny w historii waszej parafii. Bowiem tak jak się doko-
nało na początku tej Mszy św., wnieśliśmy uroczyście relik-
wie błogosławionego Carla Acutisa. Wnieśliśmy te relikwie 
po to, żeby ten święty od tego momentu, od dzisiaj, od teraz 
wypełniał również przestrzeń tej świątyni i jednocześnie był 
niejako do waszej dyspozycji. Bo ten relikwiarz to nie jest 
ozdoba, ten relikwiarz dzisiaj umieszczony w tym kościele to 
jest obecność błogosławionego Carla, który będzie czekał na 
was, na wasze modlitwy, i tylko po to, by was w tym życiu 
i w tych modlitwach wspierać. 

Postać szczególna nie tylko dlatego, że jest jakby w za-
sięgu ręki, bo przecież żył tak niedawno, w latach dziewięć-
dziesiątych, zmarł w 2006 roku. W 2020 papież Franciszek 
dokonał jego beatyfikacji potwierdzając jedną absolutnie nie-
podważalną prawdę. Ten chłopak osiągnął szczyty świętości, 
szczyty zjednoczenia z Bogiem. 

Jak to możliwe skoro przeżył tylko piętnaście lat? Co ta-
kiego dokonało się w jego życiu , że w ciągu tych piętnastu lat 
wzniósł się na szczyty świętości i zjednoczenia z Bogiem?

Wiadomo, że był niezwykle uzdolniony informatycznie, 
że tworzył strony internetowe, że stworzył międzynarodową 
wystawę dotyczącą cudów eucharystycznych, że ze studenta-
mi informatyki prowadził stronę internetową swojej medio-
lańskiej parafii. Otrzymała wiele odznaczeń i nagród… Ale 
przecież tych wybitnych informatyków jest dzisiaj wielu. 

Wiadomo też, że był człowiekiem obdarzonym niezwykłą 
wrażliwością serca. Już jako młody kilkuletni chłopak cho-
dził na stołówkę prowadzoną przez kapucynów i próbował co 
nieco pomóc w jej prowadzeniu. A kiedy już miał kilkanaście 
lat roznosił posiłki do najbiedniejszych mieszkańców Mediola-
nu. Ale tej wrażliwości na szczęście nie brakuje i pośród nas. 

Moi drodzy! Jedna rzecz jest niepodważalna, a mianowi-
cie to, że w jego życiu zauważa się niezwykłe umiłowanie 
modlitwy. I to jest rzeczywiście zadziwiające. 

Mając siedem lat już pragnął przystąpić do Pierwszej 
Komunii Świętej. I tylko dzięki specjalnemu pozwoleniu 
kierownika duchowego mógł do tej Komunii świętej przy-
stąpić a potem codziennie uczestniczyć w Eucharystii. 

Przyznajcie, że jest to coś absolutnie przewyższającego 
naszą wyobraźnię. Siedmioletnie dziecko, które nagle wi-
dzi w Eucharystii całe centrum i Kościoła i swojego życia. 
Opowiadał swoim rówieśnikom z zapałem o Eucharystii, 
paroletni ewangelizator.

Moi Drodzy! Jego życie przede wszystkim przypomina 
nam tą absolutnie fundamentalną prawdę dotycząca chrześ-
cijańskiego życia religijnego każdego z nas. Nie ma wiary 
bez modlitwy. A przyznajmy, że z tym mamy spory kłopot. 
Przepraszam, nie chcę uogólniać, nie chcę nikogo obrazić, 

K



BR 10/2022

15* Otwieram drzwi *

ale ile razy przychodzi mi rozmawiać z ludźmi o modlitwie, 
z reguły najczęściej  nie ma na nią czasu – wyjazd, przyjazd, 
zakupy, szkoła, praca… Nie ma kiedy... 

Moi drodzy, o tym, że modlitwa leży u fundamentu ca-
łego religijnego życia chrześcijańskiego przekonuje nas sam 
Chrystus, który modlił się w sposób zupełnie niepojęty. 

Czekały na Niego całe pokolenia, zapowiadali Go proro-
cy, czekał świat. Chrystus rodzi się w Betlejem, objawia się 
pasterzom i mędrcom, i znika na trzydzieści lat, które spędza 
w ciszy domu nazaretańskiego, domyślnie, przygotowując 
się do swojej misji. Kiedy po tych trzydziestu latach staje nad 
brzegami Jordanu i przyjmuje chrzest z rąk Jana Chrzciciela 
rozlega się głos „Oto Mój Syn umiłowany, Jego słuchajcie”, 
Chrystus ten chrzest przyjmuje, i co robi? Idzie na czterdzie-
ści dni na pustynię aby się modlić.  Chciałoby się powiedzieć, 
Panie, co robisz, tłumy czekają, świat czeka! 

A jeżeli uważnie czytamy Ewangelię, to u św. Marka jest 
takie zdanie „Nad ranem, gdy jeszcze było ciemno, wstał, 
wyszedł i udał się na miejsce pustynne, i tam się modlił.” 

Zwróćcie uwagę, „gdy jeszcze było ciemno”. Chrystus 
okradał się z własnego snu aby trwać na modlitwie. Czy On 
rzeczywiście tej modlitwy tak potrzebował? On, zjednoczony 
z Ojcem? Moi Drodzy, w tym wszystkim kryje się dla nas, dla 
ludzi wiary, bardzo ważna wskazówka. 

Życie chrześcijańskie, jeżeli ma przynieść błogosławione 
owoce, musi być związane z modlitwą, z tą siłą ciszy, kiedy 
zostawiamy wszystko na boku i stajemy sam na sam wobec 
Niego, wobec Chrystusa i myślimy o swoim życiu, o swoim 
postępowaniu, o swoich relacjach z najbliższymi. Tym jest 
modlitwa. Chwila refleksji, chwila zastanowienia się, chwi-
la refleksji czy podjęliśmy mądre decyzje, czy nasze relacje 
z najbliższymi są dobre. Czy nie możemy uczynić nic więcej 
z pomocą Bożą, żeby swoje życie uczynić lepszym. 

Żyjemy w świecie zarażonym aktywizmem. Wszyscy 
chcą działać, wszyscy chcą podejmować wielkie dzieła i to 
jest błogosławieństwo, to jest wartość sama w sobie. Ale każ-
de działanie musi mieć absolutnie swój fundament duchowy. 
I tym jest modlitwa.

Jest jeszcze jedna rzecz, o której musimy zawsze pamię-
tać.Jeżeli wydaje się nam że wszystko od nas zależy w na-
szym życiu to jesteśmy w błędzie, bo nieraz trzeba przyjść 
i tutaj klęknąć przed Tym, który ma w swoich rękach losy 
każdego z nas i całego świata. 

Pamiętam, jak przed laty, kiedy jeszcze pracowałem na 
uniwersytecie, z jednym z moich studentów w takich szcze-
gólnych okolicznościach poszliśmy  do klasztoru sióstr wi-
zytek przy Krakowskim Przedmieściu. Często tam zagląda-
łem, prosiłem siostry o modlitwę, ale wtedy kiedy ten młody 
chłopak mi towarzyszył, wchodząc do klasztoru zauważyłem, 
jakie wrażenie na nim robią te ciężkie, żelazne drzwi, później 
ta cela zakonna, ta rozmównica, ta krata, która przedzielała, 
przegradzała tą rozmównicę… 

Kiedy załatwiłem tam sprawy i wyszliśmy, ten młody 
chłopak mówi do mnie – proszę księdza, a co te siostry tak 
naprawdę tam robią?

Mówię do niego – to jest klasztor szczególny, klauzurowy, 
to są siostry, które w momencie w którym wstępują do tego 
zakonu, tego zgromadzenia, tego klasztoru, kiedy drzwi się 
zamykają za nimi, nie opuszczają tego klasztoru. Nawet nie 

jadą na pogrzeb swoich rodziców czy swoich bliskich. Nato-
miast czas rzeczywiście spędzają na pracy dzięki której się 
utrzymują i na modlitwie nieustannej.  

I on wtedy mnie pyta – ale jaki to ma sens? Dzisiaj, kiedy 
tyle jest tych dzieci zagubionych i tyle młodzieży, która po-
trzebuje pomocy, tylu chorych do których należałoby pójść, 
te kobiety zamykają się w tym klasztorze i nic nie robią?

Powiedziałem mu – nawet nie zdajesz sobie sprawy ile 
życia ocaliły, ile problemów rozwiązały, ile pomocy ludziom 
zaniosły dzięki temu, że nieustannie trwają na modlitwie.

Moi drodzy, modlitwa to dar, który Bóg składa w rękach 
każdego z nas. Jeżeli tego daru nie wykorzystujemy to nie 
Boga obrażamy, tylko siebie krzywdzimy. Nie wykorzystuje-
my tej wielkiej szansy. 

Tą szansę wykorzystał błogosławiony Carlo, który wiedział, 
że tak naprawdę u samej podstawy życia chrześcijańskiego jest 
tylko zjednoczenie z Chrystusem, które dokonuje się poprzez 
Eucharystię i poprzez modlitwę. Nie ma innej drogi.

Często stajemy przed problemami swojego życia, to są 
różne problemy, problemy natury moralnej kiedy nie potra-
fimy uporać się ze swoimi słabościami, to są nieraz proble-
my natury rodzinnej kiedy nagle sypie się coś w małżeństwie 
albo w relacjach między rodzicami a dziećmi. Kiedy te prob-
lemy przychodzą stajemy do walki z nimi i to jest zupełnie 
naturalne, ale to jest tylko naturalne. 

Nieraz zastanawiam się, dlaczego tak walczymy. I dlacze-
go tak często przegrywamy. Czy to nie jest tak, że nie zo-
stawiamy Jemu, Chrystusowi, tego miejsca w naszym życiu, 
w tych naszych problemach, poprzez modlitwę? 

Moi drodzy. Dzisiaj na pewno dziękując Bogu za życie 
błogosławionego Carla warto zastanowić się nad tym, na ile 
wykorzystujemy dar modlitwy.

Proszę Was, przy okazji moi drodzy kandydaci do bierzmo-
wania, bo jesteście dzisiaj tą szczególną grupą na tej Eucha-
rystii, korzystajcie z obecności błogosławionego Carla i za-
glądajcie tutaj, rozmawiajcie z nim o swoim życiu, o swojej 
przyszłości. Jesteście młodymi ludźmi, którzy stają na bardzo 
ważnym etapie życia. Przed wami za chwilę najważniejsze 
decyzje życiowe dotyczące studiów, pracy, założenia rodziny. 
To są takie decyzje w których w gruncie rzeczy człowiek nie 
powinien się pomylić dlatego, że te decyzje później kształtują 
całą naszą przyszłość, całe nasze życie.  

Ile razy przychodzi mi słuchać ludzi, którzy mówią do 
mnie -  proszę księdza, gdybym mógł cofnąć czas w swoim 
życiu. Ale czasu się nie cofnie. A cała mądrość polega na tym, 
że szczególnie wtedy, kiedy przychodzą decyzje fundamen-
talne człowiek nie robi tego w pośpiechu, na „łapu capu”, 
szybko, prędko, tylko potrafi przyjść tutaj i zanim tę decyzję 
podejmie, potrafi ją przemodlić i przegadać z Jezusem. 

Moi drodzy, korzystajcie z obecności błogosławionego 
Carla, waszego rówieśnika i pośrednika łask. To Jego pro-
ście również o to światło i tę mądrość, która pozwoli wam 
podejmując mądre decyzje mądrze przejść przez życie tak, 
żebyście nie musieli kiedyś czegokolwiek żałować. 

Mądrze przeżyć życie to oprócz zbawienia największy 
sukces jaki człowiek może na ziemi osiągnąć.  

Tego Wam życzę i za pośrednictwem błogosławionego 
Carla o to dla was się modlę.   

Teksty odtworzone z zapisu audio (KS), opracowanie (DS)



BR 10/2022

Brat Tadeusz Ruciński 
Ojcze nasz –
jakiego jeszcze 
nie znasz...

zy naprawdę znacie to, co znacie na pamięć? 
Katarynka melodyjkę gra, ale czy słowa melodyjki 

zna? – Nie, bo za szybko ją gra. Tak samo jest i z „Ojcze 
nasz”, które często jeszcze się dobrze nie zaczęło, a już 
się skończyło w pośpiesznym paplaniu. 

Niby się zmówiło, niby się modliło, ale co z tego, 
skoro się nie zastanowiło!

Dlatego spróbujmy – powolutku – słuchać każdego 
słowa oddzielnie i to słowo niech mówi, co tam w sobie 
kryje, o co się do Boga modli, jakie ma swoje kolory i jak 
można je spotkać w domu, w szkole, na ulicy, jak maleńki 
drogowskaz. 

Dokąd? – Do OJCA NASZEGO, wszystko słyszącego, 
wszędzie czekającego, wszystko widzącego i wszystkich 
kochającego.

Szukajmy Go!

OJCZE NASZ – 
choć kryjesz swą twarz, 
to wszędzie widać
Twoje żywe ślady – 
bo bez iskry Twego życia 
nikt żyć nie da rady!

I dlatego ja
i każde ze stworzonek 
wiemy, że możesz zawsze
wziąć nas w obronę.

A choć masz miliardy
ludzi – dzieci swoich -
to każdego prowadzisz
i przy każdym stoisz.

KTÓRYŚ JEST W NIEBIE –
ale nie tym z księżycem i chmurką, 
bo gdzie Ty jesteś –
niebem może być... podwórko 
i mój dom, i w sercu kąt mały 
– nie wiem tylko –
jak Ty się zmieścisz tam cały 
i nie zabraknie Ciebie
za ostatnią gwiazdą...

Więc gdy myślę o niebie, 
to tak jakby to było GNIAZDO 
w Twojej ręce 
pod drugiej ręki dachem, 
gdzie schronić się można 
przed złem,  przed śmiercią 		
i przed strachem...
Ale nie chcę go schować 
w milczenie i w ciszę, 
bo każdy i wszędzie powinien je słyszeć – jak dzwon, 
który śpiewa wesołą nowinę, 
– jak opowieść o Tobie
wymawiam Twe IMIĘ.

święć się imię TWOJE –
imię tak święte,
że się czasem boję, by w moich ustach nie brzmiało
jak przecinek albo jak zwyczajne
pierwsze lepsze imię...
Ale nie chcę go schować 
w milczenie i w ciszę,  
bo każdy i wszędzie powinien je słyszeć –
jak dzwon, który śpiewa wesołą nowinę, 
– jak opowieść o Tobie
wymawiam Twe IMIĘ.

PRZYJDŹ KKÓLESTWO TWOJE
nie takie z bajkowym królem, 
zakochanym w swym tronie,
we władzy i w koronie, 
ale z Tobą, który leczysz nasze bóle 
i uczysz, że ten naprawdę jest duży, 
kto najmniejszemu chce posłużyć... 
Który koronę masz z... miłości, 
a jesteś cichy, dobry i prosty.

Przyjdź więc do mnie, mój Królu i Panie –
z kochania robię dla Ciebie mieszkanie.

BĄDŹ WOLA TWOJA
Wiem, że posłuszne są Tobie gwiazdy, 
ocean, wicher, nawet listek każdy. 
W stworzonku każdym
i w mrówce, i w pszczole, 
zapisałeś, Panie, 
	 mądrą swoją wolę. 

C



BR 10/2022

17* Braciszek *

Dlatego w przyrodzie,
lepiej niż w zegarze, 
dzieje się tak, jak Ty jej każesz.
Tylko ja, mały człowiek,
nie zawsze Cię słucham, 
bo mi samowola 
	 szepcze coś do ucha... 
I gdy robię to, co ja chcę i wolę –
źle się dzieje ze mną
i w domu, i w szkole...

JAKO w Niebie
TAK I NA ZieMI –
szukam miejsca, gdzie ziemia 
z niebem się spotyka
– nie tam, gdzie szczyt góry
chmur może dotykać,
– i nie tam, gdzie błękit
przegląda się w wodzie... 
Ale tam, gdzie człowiek
żyje z Bogiem w zgodzie.

Zgadzam się więc, Panie,
dzisiaj z Twoją wolą, 
choć czasem przykazania
trudne są i bolą... 
Ale każdy smutek
od razu gdzieś znika, 
gdy we mnie niebo z ziemią
się spotyka

ChLeBA NASZeG0 
pOWszeDNiego 
DAJ NAM DZISIAJ
Już prawie zapominam –
skąd się to bierze, 
co mama codziennie
kładzie na talerze... 
Wiem, że to z pracy 
	 różnych ludzi 
i że każdy inaczej
nad tym się trudził. 
Ale bez Twojego cudu
w ziarnie zboża, 
bez słońca i deszczu
– co urosnąć może?!
Dziękuję więc i proszę
O pokarm dla człowieka:
O chleb, masło, owoce
I o kubek mleka...
I byśmy umieli się tym podzielić 
z tymi, 
co dzisiaj tego nie mieli.

I ODPUŚĆ NAM NASze WINY 
bo gdy się ich wstydzimy 
odwracamy od Ciebie myśli i oczy, 
jak słonecznik, co przed słońcem
chce ukryć twarz w nocy 
i ciężko mu bardzo,
gdy się gapi w ziemię... 
Jak ja, gdy wiem już,
że winy swej nie zmienię.
Tylko Ty ją możesz przekreślić, 
przebaczyć
i uśmiech na mej twarzy, jak słońce 	
zobaczyć.

JAKO i My ODPUSZCZAMY 
NASZYM WINOWAJCOM
Gdy ktoś mnie uderzy,
skrzywdzi albo zrani, 
to tak, jakby wrzucił
mi do serca kamyk, 
który mi ciąży, uwiera i boli, 
jak skaleczenie, 
co nie chce się zgoić.
Gdy takich kamyków
jest tam coraz więcej, 
to od nich kamienne 
robi mi się serce. 
I zapominam, 
że ja też kogoś ranię 
i krzywdzę, zasmucam, 
a czasem okłamię..
Więc gdy Cię proszę,
żebyś mi przebaczył, 
tamtym od kamyków 
muszę też wybaczyć... 
A wtedy serce jak ptak 
chce zaśpiewać, 
bo nie ma nikogo, 
na kogo się gniewa!

I NIE WÓDŹ NAS 
NA POKUSZENIE –
co jak reklama kolorowo kłamie 
i diabła przebiera 
w aniołka ubranie. 
Ono mnie kusi z uśmiechem słodkim 
– ZŁEM, jak cukierkiem
z trucizną w środku.
Lecz choć ono 
mnie tak sprytnie kusi, 
to do niczego nie może mnie 	
zmusić, 

jeśli Ty mi, Boże,
ZŁO w masce DOBRA 
rozpoznać pomożesz 
i powiedzieć sobie: 
JA TEGO NIE MUSZĘ, 
bo mam wolną 
i jeszcze czystą duszę!

ALE NAS ZBAW ODE ZŁEGO
jak od mostu dziurawego,
jak od lodu na stawie kruchego,
jak od wypadku drogowego –
OD SERCA  
NA GRZECH CHOREGO
RATUJ NAS, Panie,
by nikt w kłamstwie nie utonął,
by nikt od gniewu nie spłonął,
by nikt nie zakochał się 
w filmie okrutnym,
by nikt na zawsze nie został już 
złym i smutnym
w przepaści piekłem nazywanej –
RATUJ NAS OD TEGO, PANIE

AMEN –
czyli niech tak się stanie,
jak Ty chcesz, Panie,
jak kropka po Twoim Słowie,
jak modlitwa, 
co już nic nie powie,
jak kwiat, co powiedział „tak”
i stał się owocem, 
jak ptak, co dał znak
i do nieba poszedł... 
I niech już tak będzie
teraz-za wsze-wszędzie!
 
OJCZE NASZ...
któryś jest w niebie, święć się Imię 
Twoje. Przyjdź Królestwo Twoje. 
Bądź wola Twoja, jako w niebie,  
tak i na ziemi. 
Chleba naszego powszedniego daj 
nam dzisiaj. 
I odpuść nam nasze winy, jako i my 
odpuszczamy naszym winowajcom. 
I nie wódź nas na pokuszenie, 
ale nas zbaw ode złego. Amen.

Edycja 
Świetego Pawła 

1995



BR 10/2022

18

Kochane Życie18

4.10.2015 r. Kochane Zycie, Familijna Jedynka pr. I PR
Drzwi Miłosierdzia Bożego 

Dzień dobry
Wiele osób od dziesięcioleci zadaje sobie pytanie, dlacze-

go Pan Jezus za apostołkę Bożego Miłosierdzia wybrał sobie 
właśnie św. Faustynę. Wszak ona nie przemawia do nas ex 
katedra, nie przytłacza tytułami naukowymi, nie mówi języ-
kiem uczonych, nie poucza ani się nie wywyższa. Zwykła, 
prosta dziewczyna, z ludu, a przecież najmądrzejsi ludzie nie 
odnajdują błędów teologicznych w jej Dzienniczku. 

Jednak dreszcze przechodzą po plecach gdy czytamy na 
przykład słowa Pana Jezusa: „(1146) Nim przyjdę jako Sędzia 
sprawiedliwy, otwieram wpierw na oścież drzwi miłosierdzia 
mojego. Kto nie chce przejść przez drzwi miłosierdzia ten 
musi przejść przez drzwi sprawiedliwości mojej…”

I pomyślałam o jednej z niedawnych niedziel, podczas 
której udzielany był chrzest. Chrzczone dziecię miało na imię 
Maciej. Zwyczajnie i po prostu – Maciej, jak ostatni apostoł. 
Nawet nie wrzeszczał podczas uroczystości jak to się przyda-
rza niektórym. Cichutko przetrwał cały obrzęd. I wyobrazi-
łam sobie, jak potem wyrośnie z niego pacholę, młodzieniec, 
kiedyś może i mężczyzna. Jakiś Maciej, który uważa że zjadł 
wszystkie rozumy na ziemi i nawet nie musi się uczyć, niko-
go nie słucha, bo sam wszystko wie, no i oczywiście wszyst-
ko mu się należy bezpłatnie. Nie mówiąc już o przechodze-
niu przez drzwi Miłosierdzia Bożego, o których mówił do 
św. Faustyny Pan Jezus, a jakimi jest sakrament pokuty. 

Młodość wbrew pozorom trwa krótko. Bunt buntem, ale 
jeśli ktoś sobie w tym okresie za dużo nagrabi, a zlekceważy 
drzwi Miłosierdzia Bożego, to potem już pozostaną mu tylko 
drzwi sprawiedliwości Bożej. I będzie baaaardzo bolało.

Mówiła Elżbieta Nowak

11.10.2015 r., „Kochane Życie” Familijna Jedynka pr. I PR 
Sztuka słuchania 	

Dzień dobry
Jak zauważamy, obecnie zaistniała moda na wsłuchiwanie 

się – w drugiego człowieka, w ludzi, w naród. To jakby wstęp 
do dialogu. A dialog – znamy to, znamy! Codziennie raczą 
nas media takimi spektaklami, które kończą się wzajemnymi 
przekrzykiwaniami, aby tylko zdanie ostatniego rozmówcy 
pozostało trwale w uszach słuchaczy. Nie! To nie jest dialog. 
To się nazywa – magiel. 

Bo najpierw, aby umieć rozmawiać z innymi, trzeba na-
uczyć się słuchania. 

Do pracy w telefonie zaufania przygotowanie polegało  
właśnie na nauce uważnego słuchania. Dopiero wtedy moż-
na było praktykować sztukę rozmowy. Psycholog Krzysztof 
Jedliński uszeregował reguły dobrego słuchania następująco: 
1. 	Skoncentrownie czyli skupienie na rozmówcy, 
2. 	Mozliwość wypowiadania się, 
3. 	Artykułowanie spraw niezrozumiałych, 
4. 	Wyrażanie własnego rozumowania, 
5. 	Informowanie o uczuciach w trakcie rozmowy  

(np. zrozumienie), 

6. 	Wyrażanie troski i zrozumienia dla rozmówcy, 
7. 	Nie osądzanie, 
8. 	Zakazane jest doradzanie i pouczanie, 
9. 	Stabilność. 

W naszej rzeczywistości medialnej mamy rożne rodzaje 
dialogu. Ten maglowy pozostawmy na boku. 

Dialog polityczny właściwie jest owocny na płaszczyźnie 
podobnych poglądów. Dialog ekumeniczny bywa wskazany 
i oczekiwany przez wszystkich zainteresowanych. 

Dialog międzyreligijny to wyzwanie naszych czasów, 
bardzo trudny to temat. 

No i wreszcie ten najtrudniejszy – dialog międzycywiliza-
cyjny, który teraz kłębi się na wielu granicach. 

Tylko czy wszystkie jego strony potrafią równie uważnie 
słuchać swych rozmówców. 

Bo na gadaniu się to nie skończy.  
Mówiła Elżbieta Nowak

12.10.2014 r. „Kochane życie”, Familijna Jedynka pr. I PR
Polskość – odkrycie świata

Dzień dobry
Powiedzą Państwo pewnie, że dziś Dzień Papieski, a ja 

o Londynie. Ale powolutku, po kolei, dojdziemy i do tego. 
Otóż jak niektórym wiadomo, właśnie w Warszawie, 

w Bibliotece Uniwersyteckiej, otwarto Wystawę poświęconą 
literaturze polskiej która powstała po wojnie w Anglii, a kon-
kretnie w Londynie. Ta właśnie emigracyjna literatura to jest 
temat który mnie bardzo interesuje gdyż wypełnia jakby lukę 
w wykształceniu szkolnym. Zaś luka ta powstała z wiado-
mych powodów. 

Jednym z czołowych twórców w tamtym kręgu był Jerzy 
Pietrkiewicz. Poeta i pisarz, tworzył po polsku i po angielsku. 
Oto co czytamy w książce pt. „Ojczyzna literatura” pani Re-
giny Wasiak-Taylor na ten temat, oczywiście maleńki cytat: 

„Jego książki weszły na rynek światowy, znalazły czytel-
ników i uznanie krytyki. (…) Był pisarzem stale niespokoj-
nym, poszukującym, o niezwykle bujnej wyobraźni, erudycji 
i wizji literackiej. Gwiazda pisarstwa Jerzego Pietrkiewicza 
– z Fabianek – świeci jasno i wysoko, rzucając „światło do 
każdego zakątka ziemi”. 

A mówię o tym nie bez powodu, ale aby uzmysłowić Pań-
stwu, kto się wziął za tłumaczenie dzieł Karola Wojtyły. 

Oddam znów głos Autorce książki: 
Od roku 1978 Pietrkiewicz przełożył na angielski wszyst-

kie utwory poetyckie Karola Wojtyły. Poświęcił tej poezji 
wiele artykułów starając się przybliżać je światu. A ludzie 
na obu półkulach czytali te trudne wiersze nieraz doznając 
olśnienia, że poezja jest kluczem do poznania osobowości 
papieża, Jana Pawła II. 20 lat zeszło Pietrkiewiczowi na  tłu-
maczenie poezji papieża, wymagając „połączenia techniki 
literackiej z odpowiedzialnością”. Wiersze ukazywały się 
w latach 1979-2003.

„Dlaczego polskość nie jest odkryciem świata” – pytał 
Jerzy Pietrkiewicz z wyrzutem na konferencjach naukowych 
ispotkaniach. 

Mówiła Elżbieta Nowak



BR 10/2022

19

Kochane Życie 19

13.10.2013 r.„Kochane Życie”, Familijna Jedynka, pr. I PR, 
Dzień dla Belfra

Dzień dobry! 
Oto co pisze Pan Sylweriusz z Czarnej Wody:
„Niniejszy list jest dziesiątym, jaki piszę bezpośrednio do 

Pani, a pośrednio do Redakcji Katolickiej Polskiego Radia. 
To dzięki Pani chętnie dzielę się niektórymi swoimi myślami, 
spostrzeżeniami a nawet relacjami ze swojego 70-letniego 
życia…” 

Początek tej korespondencji był zwyczajny, „Co nas po-
łączyło tak listownie? Chęć uzyskania od Pani tytułu książki 
napisanej przez Pani kolegę, a wspominającego w niej nasze 
czasy studenckie”. Czyli czas nauki. Nauki życia też.  Dla po-
rządku przypomnę, że była to książka pod tytułem: „Gienka 
Frajera życie jak Rock and Roll”. 

Naturalnie Pan Sylweriusz nie tej jedyny, który do nas pi-
sze. Ale nie chciałabym teraz wyliczać wszystkich Państwa, 
lecz jedynie zrobić wstęp do tematu. 

A dzisiejszy temat – to szkoła. Nauczanie. Uczący się 
i nauczający. Wspominałam, że mam za sobą także karierę 
belferską, a więc dzień 14 października pobrzmiewa dla mnie 
znajomymi tonami. 

I tak w sposób płynny przeszłam do Dnia Nauczyciela, 
jak się popularnie nazywa to święto. Nie wiem dokładnie jak 
jest teraz, ale w moich czasach, szczególnie na początku, bo 
potem to  się trochę uspokoiło, my – nauczyciele otrzymy-
waliśmy ogromnie ilości kwiatów. Wprost nie wiadomo po-
tem było co z nimi robić. Już nigdy więcej nie dostawałam 
aż takich ilości na raz. Ach, gdzie są teraz moi uczniowie? 
Odezwijcie się, jeżeli mnie słyszycie. 

Jeśli czegokolwiek dziś żałuję, to że nie jestem nauczycie-
lem teraz, gdy już nabrałam więcej mądrości życiowej. Może 
całkiem głupia wtedy nie byłam, ale z dzisiejszego punktu 
widzenia wiele bym zmieniła i poprawiła. 

Próbuję to nadrabiać dzieląc się tym życiowym doświad-
czeniem poprzez moje teksty – felietony, zamieszczam je na 
facebooku „kochanezycie”. I tak uzupełniam to, czego nie 
zdążyłam zrobić kiedyś. Bo na nic nigdy nie jest za późno! 

Mówiła: Elżbieta Nowak.

18.10.2015 r., „Kochane Życie” Familijna Jedynka, pr. I PR
Serce na granicy
Dzień dobry

Pamiętają Państwo z pewnością tę scenę z filmu „Cho-
pin, Pragnienie miłości” , Pana Jerzego Antczaka, gdy Siostra 
Chopina przewozi przez granicę serce Fryderyka, a straż gra-
niczna jej prawdziwą odpowiedź na to, co ma w tej skrzy-
neczce którą tuli do piersi, traktuje jak jakiś żart. 

Sam ten film jest jednym z moich ulubionych, bo opowia-
da o miłości takiej, jaką ona bywa. To znaczy – nie tylko waż-
na jest ta z wzajemnością, męsko-damska, ale każda, którą 
kogoś obdarzamy. Choćby ta druga osoba, czyli sam obiekt, 
jej nie podzielała. Bo i w tym filmie te nici miłości oplatają 
wszystkich bohaterów, ale jakby bezładnie, bez wzajemnego 
porządku. 

Do tego każda ta miłość jest równie silna: i erotyczna, i ro-
dzinna, czyli w tym wypadku matki do dzieci i odwrotnie, ale 
i służącego do swego pana. Nie ma tu rozgraniczenia, a każda 
z tych miłości komplikuje inną. Krąg osób w ten sposób po-
wiązanych uczuciami nie chce, nie potrafi lub nie może się 
z nich wyzwolić. 

I ta scena na koniec z sercem Fryderyka Szopena, które 
powraca do ziemskiej Ojczyzny po latach tułaczki, wydaje 
się tak symboliczna! Tym bardziej że dziś serce to spoczywa 
w świątyni Pana Boga, która jest namiastką Ojczyzny Nie-
bieskiej.

A teraz my możemy tam pójść, do bazyliki Świętego 
Krzyża w Warszawie, żeby porozmawiać z Panem Bogiem, 
i zapytać jak to jest z tą ludzką miłością, że bywa ona taka 
skomplikowana.  No i możemy też pogadać z samym Panem 
Chopinem o miłości Bożej, że jest ona taka prosta. 

Mówiła Elżbieta Nowak 

25.10.2015 r., „Kochane Życie” Familijna Jedynka, pr. I PR
„Samo dobro na mnie spłynęło…”

Dzień dobry
Ks. Zbigniew Kapłański, który często odprawiał msze 

święte w naszej Parafii, opowiedział taką krótką anegdot-
kę: „Gdy diabeł mówi ci, żebyś pamiętał o swojej prze-
szłości, to mu odpowiedz, żeby to on pamiętał – o swojej 
przyszłości…” 

A druga myśl. Wiele osób mocno powątpiewa czy kapłan 
ma prawo wypowiadać się o rodzinie, bo przecież nie ma 
własnej. I to jest taki nieco zawiły początek moich dzisiej-
szych rozważań o rodzinie. 

No cóż, zacznę od kapłana. 
Przede wszystkim jest on dowodem na to, że jego rodzina 

z której pochodzi, raczej bywała pozytywna, skoro jest on 
tym, kim jest. No i w konfesjonale dowiaduje się on o ro-
dzinie jako takiej wszystkiego z pierwszej ręki, a nie tylko 
z biurowych ploteczek. 

W jednym z ostatnich lekkich programów porannych była 
przedstawiona rozmowa z Sebastianem Karpielem-Bułecką, 
w której dzielił się wstrząsającym doświadczeniem z bycia 
tatą. 

Opowiadał jak to wszystko się zmieniło w jego życiu, 
hierarchie się poodwracały, mówił o rozterkach i szczęściu 
jakie wniosła w jego życie maleńka Antosia. „Samo dobro 
na mnie spłynęło” – powiedział. 

Tak, tak, to jest właśnie całe piękno i dobro, jakie nie-
sie z sobą rodzina człowiecza. W tym momencie niektórzy 
pewnie zaczną coś mamrotać pod nosem, że ta Bulecka to 
przecież… i tak dalej. 

I tu jeszcze raz przypomnę zdanie z początku tego felie-
tonu: 

„Gdy diabeł mówi ci, żebyś pamiętał o swojej przeszłości, 
to mu odpowiedz żeby to on pamiętał – o swojej przyszło-
ści…”    

Mówiła Elżbieta Nowak



BR 10/2022

20

C

Aby język giętki 
powiedział wszystko,  

co pomyśli głowa

* Mowa nasza ojczysta *

Słowa nie tylko znaczą…
hciałabym jeszcze raz wrócić do tekstu z zeszłe-
go miesiąca, gdy w upalnym sierpniowym dniu 

przytoczyłam niezapomniany wiersz Leopolda Staffa 
– „Wysokie drzewa”.  Tym razem odwołam się wyłącz-
nie do drugiej zwrotki i na jej przykładzie spróbuje po-
kazać, że w wierszu słowa nie tylko znaczą, ale i brzmią, 
oddziałują swoim dźwiękiem, swoim brzmieniem:

Zapach wody, zielony w cieniu, złoty w słońcu,
W bezwietrzu sennym ledwo miesza się, kołysze,
Gdy z łąk  koniki polne w sierpniowym gorącu 
Tysiące srebrnych nożyc szybko strzygą ciszę.

Spójrzmy na  ostatni wers. Odgłosy  koników polnych 
są oddane przy pomocy metafory: słyszymy dźwięki no-
życ strzygących – ale nie owce na hali, a  ciszę sierpnio-
wego dnia. W dodatku nożyce są srebrne, stąd ich głos 
jest szczególnie delikatny, dźwięczny – właśnie srebrny, 
a przy tym powtarzający się, trwający…  

Ale zauważmy, jak dużo tutaj specjalnych zestawień 
spółgłoskowych: - sr-, -oży-, szy-, strzy-, cisz-. 

Cały ten wers w samym brzmieniu oddaje głos koni-
ków polnych.  Nie tylko opisuje dźwięk, ale go naśladu-
je, oddaje ich odgłosy strona dźwiękową wyrazów.  

    Jest to specjalny zabieg artystyczny, który nazy-
wa się z greckiego onomatopeją – chodzi o dobieranie 
wyrazów, wg słownikowej definicji „naśladujących swym 
brzmieniem brzmienie nazywanego zjawiska”.  Polskim 
odpowiednikiem terminu greckiego jest dźwiękona-
śladowczość. Być może jest oto wyraz  trochę trudny 
w użyciu, gdyż jest bardzo długi, stąd chyba częściej uży-
jemy słowa „onomatopeja”.

    Zauważmy, że bardzo dużo takich wyrazów używa-
my w języku codziennym – bełkotać, chlupać, zgrzytać, 
stukać, kukułka, miauczeć…

Do wyrazów naśladujących dźwięki za chwilę wrócę, 
ale chcę jeszcze wykorzystać zwrotkę Staffa, aby zasyg-
nalizować inny problem związany z brzmieniem wyra-
zów – mianowicie tak istotną dla poezji kwestię rymów. 

U Staffa mamy  rymy żeńskie, najczęściej obecne 
w polskich wierszach. W przytoczonej strofce występują 
rymy: słońcu – gorącu; kołysze – ciszę.  

Rymy są  dokładne: dwie ostatnie sylaby w wersie są 
niemal identyczne, a akcent przypada na przedostatnią 
sylabę, zgodnie z duchem naszego języka.

Zupełnie inaczej wyglądają rymy męskie:
Gwiazdy wydały nade mną sąd:
Wieczna jest ciemność, wieczny jest błąd.
Ty, budowniku nadgwiezdnych wież, 
Będziesz się tułał jak dziki zwierz.
(Tadeusz Miciński – „Ananke”)
Łatwo zauważymy, że akcent przypada tu na ostatnią 

sylabę. Siłą rzeczy wyrazy są jednosylabowe, najczęściej 
zakończone na spółgłoskę; całość brzmi dynamicznie, 
gwałtownie, wręcz agresywnie.

Dźwiękonaśladowczość bywa często wykorzystywana 
w poezji. Mistrzem w tej dziedzinie był Julian Tuwim, 
szczególnie w wierszach dla dzieci. W gruncie rzeczy 
w tym miejscu można by po prostu zacytować „Lokomo-
tywę” czy „Ptasie radio” i żadne komentarze nie byłyby 
konieczne. Zwłaszcza jeśli przypomnimy sobie genialną 
interpretację Ireny Kwiatkowskiej… 

Całe szczęście, że było to nagrane i leży gdzieś w ar-
chiwach radiowych – może czasem ktoś je stamtąd wy-
dobędzie i posłuchamy niezapomnianych strof: 

„…Będą ćwierkać, świstać, kwilić,
Pitpilitać i pimpilić
Ptaszki następujące”

I wsłuchamy się w dźwięk ruszającej lokomotywy:

Nagle – gwizd!
Nagle – świst!
Para – buch!
Koła – w ruch!

Popatrzmy, że dźwiękowa strona wyrazów jest cza-
sem wręcz ważniejsza niż ich znaczenie.

Halina Siwińska
Zapraszam do zadawania pytań. Mail: h.siwinska@onet.pl 

Sporo takich „perełek” jest dostępnych na youtu.be
Także z głosem niezapomnianej Pani Ireny Kwiatkowskiej. 
Przykładowo jedna z nich: 

https://www.youtube.com/watch?v=sEN2qcFi1Zc



BR 10/2022

21

Ś

August Kardynał Hlond 

Świętość warszawska 
wraca do właściwej siedziby

*  Patron parafii i stolicy *

We wrześniowym numerze Brata zamieściliśmy relację o. Ro-
mualda Gustawa, bernardyna, „Relikwie bł. Ładysława uniknęły 
profanacji” z odnalezienia w gruzach kaplicy w kościele św. Anny 
trumienki z relikwiami bł. Władysława z Gielniowa. Relacja ta 
z nr 42 1948 r. Tygodnika Powszechnego nawiązywała do infor-
macji o powrocie relikwii do odbudowanej kaplicy bł. Władysława 
z Gielniowa.

W uroczystym przeniesieniu relikwii uczestniczył Sługa Boży 
August Kardynał Hlond, który wygłosił podczas tej uroczystości 
przemówienie. 

Przemówienie podczas uroczystego 
przeniesienia relikwii bł. Władysława  
z Gielniowa.

więtość warszawska wraca do właściwej siedziby, by 
patronować Stolicy i całej Polsce. Teraz znów stanie 

przed nami błogosławiony Władysław, który żył i działał 
w czasie potęgi Jagiellońskiej, w czasach wspaniałości i wiel-
kiej sławy naszego narodu. Stanie przed nami, by wezwać 
nas, abyśmy sposobili się do nowej wielkości, jak wówczas, 
gdy kaznodziejstwem złotoustym i nawoływaniem pokutnym 
wskazywał drogę narodowi do szczęśliwości w Bogu. Będzie 
patronował odradzającej się stolicy, odradzającemu się życiu 
nowemu po chaosie ostatniego dziesięciolecia, nowemu ła-
dowi dnia codziennego, ładowi pracy i odpoczynku, ładowi 
Chrystusowemu. Błogosławiony Władysław będzie patronem 
odnowienia wszystkich odcinków polskiego życia a przede 
wszystkim odnowienia człowieka, o którego restytucję woła-
ją tragedie zawieruchy wojennej.

Był on głosicielem pokuty. U niego Warszawa w chwilach 
strapień i wątpliwości szukała natchnienia do przezwycięże-
nia ich na drodze, którą on poszedł i która doprowadziła go 
do Boga.

A teraz, kiedy bł. Władysław wrócił do kościoła św. Anny, 
do kościoła akademickiego, powierzam jego święte prochy 
Twojej pieczy Akademicka Młodzieży Polska i przekazuję 
Ci wielką misję: Bądź strażniczką wielkości i świętości 
naszego Narodu.

Witamy parafię z Gielniowa i niechaj pójdzie drogą, którą 
wskazał jej wielki Nauczyciel, niechaj będzie wzorem życia 
katolickiego.

Błogosławiony Władysław był gorącym wielbicielem 
modlitwy Anioł Pański i żarliwym wyznawcą kultu Matki 
Boskiej.

I dzisiaj, gdy nadchodzi godzina, że wszystko jest w rę-
kach Matki Najświętszej, błagajmy Ją o ratunek dla świata 
codzienną modlitwą różańcową, a Ona, Zwiastunka życia 
– poprowadzi nas do Zbawiciela.

Nie tylko w miesiącu październiku odmawiajmy Róża-
niec, ale niech ten pobożny zwyczaj przeniesie się na miesiąc 
następny i wszystkie miesiące roku. Niech ta modlitwa stanie 
się naszym ulubionym zajęciem, niech rozbrzmiewa w koś-
ciołach, kaplicach i owszem, niech jej szept słyszany będzie 
w domach rodzinnych i warsztatach pracy. Różaniec nas zba-
wi, różaniec wesprze w trudach codziennego życia. Wróćmy 
do różańca na codzień, a odnajdziemy pokój Chrystusowy, 
jakiego świat dać nie może.

Polsko, Ojczyzno nasza kochana. Warszawo umiłowana 
i Ty, najdroższa Młodzieży akademicka, oddaję was wszyst-
kich pod opiekę błogosławionego Władysława. Niech patro-
nuje On odradzającej się Ojczyźnie i Stolicy.

Przemówienie wygłoszone podczas uroczystego przeniesienia re-
likwii bł. Władysława z Gielniowa. 
Warszawa, kościół akademicki pw. św. Anny, 12 X 1948
Druk: Słowo Powszechne 2(1948) nr 281(558) [13 X 1948]

Niedługo potem Kardynał August Hlond zmarł 22 X 1948 r. 
w szpitalu SS. Elżbietanek w Warszawie w wyniku komplikacji 
po operacji wyrostka robaczkowego. 

Kard. August Hlond został pochowany w ruinach archikatedry 
św. Jana w Warszawie, a po 10 latach, w 1958 roku jego trumna 
została przeniesiona do podziemi bazyliki. Jego serce znajduje się 
w katedrze gnieźnieńskiej w kaplicy Łubieńskich[24]. W marcu 
2006 dokonano uroczystej translacji jego szczątków z podziemi 
warszawskiej archikatedry do kaplicy św. Jana Chrzciciela w lewej 
nawie świątyni 19 maja 2018 papież Franciszek podpisał dekret 
o heroiczności cnót kard. Hlonda[35]. Przysługuje mu odtąd tytuł 
Czcigodnego Sługi Bożego.

q

Kaplica bł. Władysława z Gielniowa w kościele św. Anny



BR 10/2022

22

Męczennicy różańcowi

*   Żywy różaniec   * 

S zczególnym potwierdzeniem znaczenia modlitwy ró-
żańcowej są ci uprzywilejowani świadkowie wiary, 

których śmierć męczeńską spodobało się Opatrzności Bożej 
powiązać z różańcem. 

Zacznijmy od pierwsze-
go wyniesionego do chwały 
ołtarzy Cygana, bł. Zefiry-
na Gimenez Malla, skaza-
nego na śmierć w okolicz-
nościach następujących. 
Kiedy czerwona Hiszpa-
nia szalała nienawiścią do 
wszystkiego co katolickie, 
Zefiryn ujął się za prowa-
dzonym na rozstrzelanie 
młodym księdzem – było 
to w Barbastro pod koniec 
czerwca 1936 roku. Rzecz 
jasna, tyle tylko osiągnął, że sam został aresztowany. 

„Gdy jeszcze znaleziono w jego kieszeni różaniec, jego 
los był przesądzony. Jeden z milicjantów, który znał Zefiryna 
jako dobrego człowieka, próbował go ratować, prosząc o dys-
kretne oddanie różańca w jego ręce. Zefiryn pozostał jednak 
wierny swoim przekonaniom. Odważnie wyznał wiarę, go-
dząc się na więzienie i śmierć. W więzieniu modlił się na 
różańcu i pocieszał innych «wrogów hiszpańskiego ludu»”. 
Skazany na śmierć, został rozstrzelany 2 sierpnia 1936 roku. 
Umierał z okrzykiem „Niech żyje Chrystus Król!”

Jan Paweł II beatyfikował go 4 maja 1997 r. w Rzymie. 
Na uroczystość tę przybyło do Wiecznego Miasta kil-

kadziesiąt tysięcy Romów z całego świata. Zefiryn został 
pierwszym błogosławionym Romem.

Viva Cristo Rey! – Niech żyje Chrystus Król! 
Z tymi słowami jako męczennik za wiarę katolicką oddał 

życie podczas wojny domowej w Hiszpanii Cygan Zefiryn 
Gimenez Malla (1861–1936).

„Dziś kiedy borykamy się z wieloma trudnościami w za-
chowaniu Tradycji, trzeba przyjrzeć się słowom i czynom 
błogosławionego Zefiryna i zobaczyć, jak w jego życiu wy-
glądała ta wierność katolickiej Tradycji. Co on dziś ma nam 
do powiedzenia, jak on widzi życie dzisiejszych katolików, 
czym są oni w większości karmieni, jak dziś jest przepowia-
dana Ewangelia” (fragment książki).

Viva Cristo Rey!  ks. Edwarda Wesołka FSSPX to kom-
pletna, napisana w przystępny i bardzo interesujący spo-
sób biografia cygańskiego męczennika wojny domowej 
w Hiszpanii, bł. Zefiryna Gimeneza Malli.  

X X X 
Dwóch jednoznacznych bohaterów różańca znajduje się 

w grupie 108 męczenników z czasów II wojny światowej, 
beatyfikowanych 13 czerwca 1999 r. Pierwszy z nich, ks. 
Władysław Demski z Inowrocławia, został z powodu różańca 
zatłuczony na śmierć 26 maja 1940 roku w obozie koncentra-
cyjnym w Sachsenhausen. A było to tak: 

Kiedy przypadkowo wypadł mu z kieszeni różaniec, eses-
mani kazali mu go podeptać. Kiedy ks. Władysław odmówił, 
Niemiec rzucił różaniec w błoto i kazał go księdzu pocało-
wać. Ksiądz ukląkł i odszukał wargami krzyżyk różańca, co 
wywołało wściekłość strażników. Pobili go na śmierć i jesz-
cze próbowali się bawić nad ciałem męczennika.

Z kolei w Oświęcimiu, 4 lipca 1942 roku, poniósł śmierć 
inny męczennik różańcowy, ks. Józef Kowalski, salezjanin. 
Za odmowę podeptania różańca został pobity i przeniesiony 
do obozowej kompanii karnej. Kiedy kazano mu wejść na 
beczkę i wygłosić kazanie, ksiądz Józef „spokojnym głosem 
odmówił Ojcze nasz, Pod Twoją obronę i Witaj Królowo. 

Kapo Karl Langenhagen zepchnął go z beczki i skopał 
niemiłosiernie. Ksiądz Józef wrócił do baraku i modlił się, 
przeczuwając najgorsze. Po jakimś czasie zjawił się kapo Jó-
zef Mitas i zabrał go ze sobą. Ksiądz Kowalski oddał koledze 
ostatnią kromkę chleba i poprosił, żeby pomodlić się za niego 
i prześladowców. Został zmasakrowany i utopiony w beczce 
z fekaliami”.

Czuje się coś szatańskiego w nienawiści, jaką u różnych 
osobistych nieprzyjaciół Boga i Kościoła budził różaniec. Są-
dzę, że nie jest czymś nieracjonalnym domyślać się, że nie-
nawiść ta jest odgłosem wściekłości szatana z powodu szcze-
gólnej potęgi modlitwy różańcowej.

Szczególnie wiele prześladowań z powodu różańca za-
znali katolicy w czasach sowieckich. 

„Z obsesyjną wręcz nienawiścią – że przytoczę słowa 
jednego z badaczy zagadnienia – prześladowano działalność 
Żywego Różańca”. Tu Autor przywołuje świadectwo ks. An-
toniego Chomickiego, który usłyszał kiedyś od oficera KGB, 
że Żywy Różaniec to coś gorszego niż bomba atomowa. 

Być może istotnym źródłem takiej nienawiści do Żywego 
Różańca była niemożność uwierzenia przez służbę bezpie-
czeństwa, że naprawdę jest to nabożeństwo czysto religijne. 
Oto fragment instrukcji „objaśniającej” lokalnych wyzna-
niowców, czym jest Żywy Różaniec: 

„Prawowierny katolik, żeby osiągnąć «odpuszczenie grze-
chów», musi codziennie odmówić 150 modlitw (70 razy «pa-
ter noster», 60 razy «credo», 20 razy «ave Maria», odliczając 
je na specjalnych paciorkach nazywanych różańcem. 

Ponieważ jednej osobie trudno przeczytać taką ilość mod-
litw, kościół zezwala przeczytać te modlitwy kolektywnie, 
zrzeszając grupy po 10 ludzi. Takie zebrania po 10 ludzi są 
prawdopodobnie praktykowane wśród katolików, przy czym 
w trakcie tych zebrań ich skład stabilizuje się. Zebrania te 
z reguły nie zawężają się tylko do odczytywania modlitw. 
Zmieniają się one w dyskusje dotyczące różnych, w tym też 
daleko niereligijnych tematów. «Różaniec» w ten sposób za-
mienia się w działającą nieustannie zwartą grupę, dowodzoną 
przez tzw. «tercjarzy»”.

Wiele faktów martyrologii różańcowej w ZSRR wydobył 
ks. Roman Dzwonkowski SAC. To on wydobył na światło 
dzienne męczeństwo inwalidki z Żytomierskiego, Janiny 
Jandulskiej, rozstrzelanej bez sądu za samo tylko zorganizo-
wanie Żywej Róży. Została zastrzelona za to, że w jej domu 
modliła się grupa różańcowa.

W 1937 roku komuniści oskarżyli ukraińską katoliczkę 
Janinę Jandulską o kierowanie „przewrotową polityczną or-
ganizacją”. Jedyną organizacją, w którą była zaangażowana, 



BR 10/2022

23*   Żywy rożaniec    * 

była jednakże grupa „Żywego Różańca”, do której dołączyła 
w wieku 30 lat. Mimo to absurdalne oskarżenie o przewro-
tową działalność polityczną doprowadziło do jej uwięzienia 
i zamordowania.

Janina i jej matka mieszkały w ukraińskim Wierzbowcu. 
Sowieci, w imię komunistycznej ideologii, zaczęli zamykać 
seminaria i aresztować księży, dlatego wielu ludzi rozpoczę-
ło uczestnictwo w katolickich grupach. W celu katechizacji 
i udzielania wsparcia moralnego organizowali je świeccy. 
W takich okolicznościach Janina przyłączyła się do „Żywego 
Różańca”.

Świadoma ryzyka, zgodziła się przyjmować modlących 
się w swoim domu. Niestety, dowiedziały się o tym władze 
komunistyczne i Janina została aresztowana.

Oto zapis z jej przesłuchania:
– Czy jesteś głową „Różańca”? 
– Tak, jestem głową „Żywego Różańca”. Ale to nie jest 

organizacja – po prostu modlimy się do Boga.
– Ilu was tam jest?
– Piętnaścioro.
– Piętnaścioro! I twierdzisz, że to nie jest organizacja. Kto 

cię zwerbował i kto wysyła ci pisma?
Przesłuchujący nie zaakceptował odpowiedzi Janiny, że 

spotkania „Żywego Różańca” polegają jedynie na modlitwie. 
Przypomniał jej:

– Ale Boga nie ma!
– Może dla was Boga nie ma, ale Bóg istnieje.
Oficer spojrzał na tę biedną niepełnosprawną kobietę i być 

może ze śmiechem dodał:
– A teraz, skoro jesteś tutaj, kto cię zastąpi?
– Ktoś, kto wierzy w Boga.

X X X
Chyba jeden tylko Pan Bóg wie, ilu męczenników zostało 

zamordowanych w Związku Sowieckim za swoje takie czy 
inne zaangażowanie w modlitwę różańcową. 

„Opowiadała mi (cytuję teraz ks. Dzwonkowskiego) 
p. Władysława Jaworska z parafii Sołobkowce, w rejonie jar-
molińskim obwodu chmielnickiego, historię własnej rodziny, 
związaną ze sprawą Żywego Różańca. W roku 1938, gdy 
miała lat 7, został aresztowany jej ojciec. Uwięziono go zwie-
loma innymi Polakami w Płoskirowie. Udało mu się stamtąd 
przysłać żonie brudną koszulę, w której mankiecie ukrył kar-
teczkę ze słowami: «Zabrali mnie za Różaniec, pamiętaj, ucz 
dzieci». Było ich w domu czworo. Napisał to, bo wiedział, że 
już nie wróci – i nie wrócił. Jak się później okazało, za worek 
pszenicy wydał wszystkich sąsiad, zresztą Polak”. 

Jeszcze w latach siedemdziesiątych „zdarzało się na Ukra-
inie, że z konduktu pogrzebowego wyciągano mężczyznę, 
który odmawiał różaniec i karano wysokim «sztrafem»”. 

Na KGB księżom często zadawano pytanie o Żywy Róża-
niec i „tercjarów”.

Odnotujmy jeszcze świadectwo cierpienia za różaniec 
w polskich więzieniach stalinowskich. Jego autorem jest 
ks. Józef Sanak, więzień PRL w latach 1950-55, autor książ-
ki pt. Gorszy niż bandyta. Kapłan w stalinowskim więzieniu 
(Wyd. Platan 2001): 

„Bardzo niebezpieczną modlitwą był Różaniec. Różańce 
robiliśmy z kulek chleba. Gdy naczelnik więzienia znalazł 
przy kimś taki różaniec, natychmiast kazał mu go zjeść, nie 
licząc się z tym, że więzień po prostu mógł się udławić. My, 
starzy wyrafinowani więźniowie, wiedzieliśmy, gdzie i jak 
chować różańce, aby nie podpaść. Jeden Bóg wie, ile tych 
różańców chlebowym zmówiłem...”.

Nieznane u nas fakty z dziejów różańcowego męczeństwa 
w dalekiej Japonii odsłaniają badania Józefa Klimurczyka OP. 
Wielu spośród chrześcijan więzionych za wiarę, a następnie 
zamordowanych w Dniu Wielkiego Męczeństwa, 10 września 
1622 roku, przekazało swoim bliskim różańce, jakie w ocze-
kiwaniu na śmierć sporządzili w więzieniu. Te otrzymane od 
męczenników różańce były przechowywane jako drogocenna 
relikwia – i były później zarówno świadectwem oskarżenia 
w następnych prześladowaniach, jak źródłem mocy dla na-
stępnych męczenników.

Owoce tych męczenników różańcowych – których imiona 
i liczbę zna jeden tylko Bóg – nieoczekiwanie objawiły się 
z górą dwa wieki później. Jak wiadomo, ostatnie prześlado-
wania w Japonii – po których władze doszły do wniosku, że 
chrześcijan w tym kraju już nie ma – zakończyły się w roku 
1637. Wtedy również zaczął się trwający aż do roku 1853 
okres izolacji Japonii. Kilkanaście lat później, kiedy w Naga-
saki francuscy misjonarze wybudowali kościół, zaczęli się do 
nich zgłaszać ukryci chrześcijanie, którzy przez prawie 250 
lat bez księży i bez Eucharystii, a nawet bez Pisma Święte-
go, gruntownie odseparowani od Stolicy Apostolskiej i ca-
łego Kościoła, zdołali zachować – właśnie dzięki modlitwie 
różańcowej – wiarę katolicką. Ostatni misjonarze – jeszcze 
w pierwszej połowie XVII wieku – przekazali im trzy kryte-
ria, po których będą mogli poznać tych głosicieli Ewangelii, 
którym powinni zaufać: będą oni czcić Maryję, uznawać 
Papieża i żyć w celibacie.

Temat męczenników różańcowych tutaj tylko sygnalizuję. 
Już Tertulian zauważył, że sanguis Martyrum – semen Chri-
stianorum – krew męczenników jest posiewem chrześcijan. 
Analogicznie, krew męczenników różańcowych na pewno 
przyczynia się do rozszerzania się w Kościele umiłowania 
modlitwy różańcowej. Dlatego powinniśmy sobie wzajem-
nie więcej o faktach takiego męczeństwa opowiadać. Wielka 
szkoda na przykład, że u nas w Polsce praktycznie nic nie 
wiemy o naprawdę poruszających dziejach męczeństwa 
różańcowego Kościoła w Irlandii. 

opr. aw/aw
Jacek Salij OP. data wydania 19.04.2006
oraz m.in. 
https://pl.aleteia.org/2019/12/05/janka-jak-dziewczyna-

na-wozku-zostala-meczennica-rozanca/



BR 10/2022

24

Cóż to był za dzień! 
25 września

Z perspektywy pewnego księdza 
Parafialny odpust zawsze cieszy się niezwykłymi chwila-
mi i dostarcza wielu niespodzianek. Cóż wyjątkowego było 
25 września 2022 roku?

zień zaczął się przeciętnie. Nie było wiadomo, jaka 
aura towarzyszyć będzie głównym obchodom ku czci 

bł. Władysława. Różne stowarzyszenia i grupy zorganizowa-
ły nawet stoiska przed kościołem, kusząc produktami własnej 
roboty. 

Po Mszy świętej dla rodzin z dziećmi, Katolicka Szkoła 
Podstawowa im. Heleny Kmieć Fundacji Na Rzecz Rodziny 
wystawiła swoje stoisko, przy którym Ks. kanonik Marcin 
Żurek zagadywał dzieci i rodziców, każdemu sprzedając (za 
darmoszkę) szeroki uśmiech.

Tuż obok młodzi z KSM częstowali dzieciaki watą cukro-
wą. Ileż zabawy mieli młodzi parafianie, po uprzednim odpo-
wiedzeniu na pytania religijne ks. Kamila. W akcję włączyli 
się m.in. Maja, Marysia i Mateusz…

O godz. 12:00 celebrowano sumę odpustową, której prze-
wodniczył Jego Eminencja Kazimierz Kardynał Nycz. Jak 
co roku była okazja do dziękczynienia za kolejne rocznice 
zawarcia sakramentu małżeństwa. Te wzniosłe chwile prze-
platały się z łzami, które uroniły (w większości przypadków) 
kobiety, patrzące w oczy swojego ukochanego męża – wraca-
jąc do pamiętnego wydarzenia sprzed 5, 10, 15, 20, 25 lat…

Warto wspomnieć nieprzeliczone tłumy ministrantów 
i lektorów, które przetaczały się przez prezbiterium przez 
cały dzień. Wszystko pod batutą ks. Przemysława Bogusza, 
który rozdzielał funkcje i zadania, aby każdy mógł uczcić ten 
niezwykły dzień.

Tajne służby donoszą, że w godzinach popołudniowych 
Ksiądz Kardynał udał się na spacer po Lesie Kabackim. To-
warzyszył mu ks. prałat Jacek Kozub, który nakreślał rys 
historyczny parafii na Natolinie. Bardziej zorientowani pa-
rafianie zatrzymali się na chwilę rozmowy, a Metropolita 
Warszawski mógł poznać lepiej obyczaje mieszkańców naj-
młodszej dzielnicy m.st. Warszawy.

O 17:00 odbyło się spotkanie Kardynała z księżmi posłu-
gującymi w naszej parafii. Spuśćmy na nie zasłonę milczenia 
i dyskrecji, ponieważ miało ono charakter bardzo prywatny 
i rodzinny, z wieloma słowami szczerości.

Następnie uroczystość bierzmowania. Podczas Mszy św. 
o 18:00 (tym razem w nieprzyciemnionym kościele) Kardynał 
udzielił sakramentu bierzmowania 80 młodym ludziom. Jak 
jeden mąż wykrzyczeli: Pragniemy, aby Duch Święty, którego 
otrzymamy, umocnił nas do mężnego wyznawania wiary i do 
postępowania według jej zasad. Każdy z nich otrzymał szalik z 
dyskretnym nawiązaniem graficznym do Ducha Świętego, któ-
rego – choć nie zawsze rzuca się w oczy – zawsze jest obecny 
– komentowałem, życząc przyklejenia do relacji z Jezusem.

Wiele było oklasków, przemówień i podziękowań. Na 
szczególną uwagę zasługują animatorzy, którzy pomaga-
ją w przygotowaniu nastolatków do bierzmowania. Wśród 
owacji na stojąco należy wymienić Klaudię Popkowicz, se-
kretarza KSM AW, która otrzymała medal Za zasługi dla 
Archidiecezji Warszawskiej. Jak cytuje Gość niedzielny: Są-
dziłam, że będę w gronie dwudziestu innych nagrodzonych 
osób i wtopię się w tłum, a tu taka niespodzianka – cieszy się 
Klaudia Popkowicz, powtarzając zawołanie KSM-owiczów: 
„Gotów!”.’

Na zakończenie wspomnijmy jeszcze jedną wypowiedź 
dla wielkiego świata mediów:

– W dzisiejszym świecie mediów warto odkrywać misję 
katolików. Przed tygodniem stawialiśmy młodym za wzór 
bł. Carla Acutisa, przyjmując jego relikwie – komentuje 
ks. prałat Jacek Kozub, proboszcz parafii bł. Władysława 
z Gielniowa i dziekan dekanatu ursynowskiego (Gość war-
szawski).

To był ważny i piękny dzień. Jestem dumny z tego, że 
budujemy Kościół pełen ludzi tak licznie zaangażowanych 
w życie parafii i tak wielu wspólnot. 

Tymczasem – pozdrawiam z Tatr i nie mogę się doczekać 
na powrót do domu.

Ks. Kamil Falkowski

D

* W naszej parafii *



BR 10/2022

25

Od naszego 
mola książkowego

& & & & & & & & & & & & & & & &

P

PAN  
FOTOGRAF
Michał Leśniewski
www.AFI.waw.pl

604 173 235
Tu można zobaczyć  
i zamówić zdjęcia 

afi.zalamo.com/sesja/
parafialna

hasło: blwlad

Nie wyście mnie wybrali, ale Ja was wybrałem
i przeznaczyłem was na to, abyście szli 
i owoc przynosili i by owoc wasz trwał (J 15,16a).

Wspólnota Odnowy w Duchu Świętym  
Winnica Pana 

serdecznie zaprasza na swoje piętnaste urodziny

Radosne uwielbienie Boga, który nas zaprosił do służby w swojej Win-
nicy rozpoczniemy w sobotę 15 października 2022 r. o godz. 15.00 w na-
szym kościele.

Jesteśmy grupą charyzmatyczną, ukierunkowaną na wsłuchiwanie się w 
natchnienia Ducha Świętego i poddającą się Jego prowadzeniu.

Spotykamy się w czwartki o godz. 19.00, rozpoczynając od udziału we 
Mszy św. Po niej następuje spotkanie modlitewne, najczęściej w sali w 
dawnej kaplicy.

W trzecie czwartki miesiąca organizujemy i prowadzimy Mszę św. z 
modlitwą o uzdrowienie Strumień łaski.

W pierwsze czwartki miesiąca uczestniczymy w adoracji Najświętsze-
go Sakramentu, opartej na rozważaniu Słowa Bożego. Mogą w niej brać 
udział wszyscy chętni.

W jedną sobotę miesiąca posługujemy indywidualną modlitwą wsta-
wienniczą. Informacje o terminach i zapisach podajemy w ogłoszeniach 
parafialnych i naszej tablicy w przedsionku kościoła.

Nasze spotkania są otwarte, każdy może przyjść. 

* * *

odobno każdy internetowy chal-
lenge robi się w jakimś szczytnym 

celu. Chociaż większość ludzi pewnie 
i tak nagrywa te filmiki tylko dla zaba-
wy i paru lajków, bez głębszej refleksji. 
A właśnie do takiej bł. Carlo zaprasza 
swoich dzisiejszych rówieśników, żyją-
cych już bardziej na Instagramie i Tik-
Toku niż w prawdziwym świecie. Ten 
zwyczajny, też zakręcony na punkcie 
internetu nastolatek swoim życiem – po 
ludzku sądząc, zbyt krótkim – pokazał, 
że można patrzeć wyżej i ponad ekra-
nami widzieć Boga. 

Książka Podejmij 20 wyzwań Ma-
ryi razem z Maryją – Tą, która mówiąc 
„Amen”, podjęła największy challenge 
w historii ludzkości – wyzwanie za 
wyzwaniem i tajemnica za tajemnicą 

óg stworzył ciebie i mnie na swój 
obraz i podobieństwo. Stwórca 

pragnie, by każdy z nas był szczęśliwy, 
czyli by trwał w miłości. Dramat zaczy-
na się wtedy, gdy ktoś podobnie jak syn 
marnotrawny szuka szczęścia tam, gdzie 
nie może go znaleźć, czyli w owej da-
lekiej krainie, w której nie ma Boga ani 
Jego miłości. Książka, którą trzymasz 
w ręku, mówi o tym, jak uwalniać się 
od grzechu i powracać do miłosierne-
go Boga, który cierpliwie na nas czeka 
i pragnie nam urządzić święto ocalenia.

Pamiętaj, że nawet jeśli po raz ko-
lejny upadniesz, zawsze możesz zacząć 
od nowa!

Zawsze możesz zacząć od nowa
ks. Marek Dziewiecki

Wydawnictwo Homo Dei  – Kraków 2022

Rocznicę będziemy świętować  
w sobotę 15 października 2022 r.  
w kościele pw. bł.  Władysława z Gielniowa,  
ul. Przy Bażantarni 3.

15.00 – dziękczynienie
15.30 – uroczysta Msza Święta
17.00 – agapa

B

– skutecznie przekonuje, że różaniec 
nie musi być nudną modlitwą do od-
klepania, ale może realnie przemieniać 
życie. (Tomasz Maniura OMI)

Różaniec z bł. Carlem Acutisem. 
Podejmij 20 wyzwań Maryi

Magdalena Kędzierska-Zaporowska
Wydawnictwo eSPe Kraków 2022

GRAZIELLA DENUNZIO MANDATO 
jako bardzo młoda dziewczyna poprosi-
ła OJCA PIO, żeby został jej duchowym 
Ojcem. Ojciec Pio zgodził się pełnić tę 
rolę, ale nawet jego duchowa córka nie 
spodziewała się, że będzie ją wspieral 
i prowadził także po swojej śmierci.

Ojciec Pio. Spotkania 
z duchową córką z Pietrelciny
Graziella De Nunzio Mandato

Wydawnictwo Esprit Kraków 2022



BR 10/2022

26

Serdecznie zapraszamy do współpracy. 
Chcielibyśmy, aby BRAT stał się pismem wszystkich parafian, 
by służył przekazywaniu nie tylko informacji, ale także 
świadectwa działania Jezusa Chrystusa w naszym życiu.

Parafia bł. Władysława z Gielniowa
Warszawa, ul. Przy Bażantarni 3

http://blwlad.mkw.pl 

Zespół redakcyjny: 

Dagmara Sankowska, Maryla Metelska, Paweł Krzysztof Polański, 
Halina Sadowska, Kazimierz Sadowski, Halina Siwińska 
Skład komputerowy – Kazimierz Sadowski, tel. 609-137-849
e-mail: kazek@blwlad.pl ; brat@blwlad.pl

Opiekun duchowy: ks. prałat Jacek Kozub, proboszcz parafii

* W naszej parafii *

Kancelaria parafialna
czynna w dni powszednie 
rano w godz. 9:00-10:00

po południu w godz. 16:30 – 17:45 
oraz w soboty w godz. 9:00-10:00

( Tel. 22 648 59 11 (

e-mail: kancelaria@blwlad.mkw.pl

Numer konta bankowego parafii:
PKO BP SA IX O/ Warszawa

ul. Nowogrodzka 35/41 
98 1020 1097 0000 7002 0001 0934

Parafialny Zespół Caritas
Dyżury: ostatni wtorek miesiąca

godz. 15.30-17.45

  Tel. 604 641 047 

  Tel. 603 491 060 

Konto bankowe: PKO BP SA XVI 
Oddział W-wa

94 1020 1169 0000 8802 0063 3735

Poradnia rodzinna
Doradca życia rodzinnego

Dorota Strojnowska

Poradnia rodzinna służy pomocą  
w sprawach rodzinnych  

oraz przygotowuje narzeczonych  
do sakramentu małżeństwa. 

Kontakt z doradcą rodzinnym  
poprzez e-mail:

poradnia.bl.wladyslaw@gmail.com

Terminarz parafialny
MSZE ŚWIĘTE W CIĄGU ROKU

W niedziele i święta:
 7:00, 9:00,  
 10:30 (dla rodzin z dziećmi),
 12:00, 
 13:15 (I niedziela miesiąca w intencji matek  
  oczekujących potomstwa, pozostałe  
  niedziele z liturgią chrzcielną);
 18:00 (dla licealistów), 20:00 (dla studentów)
W dni powszednie:
 7:00, 7:30, 18:00, 19:00
W soboty:
 7:00, 7:30,
18:00 (liturgia niedzielna)

NABOŻEŃSTWA
Nabożeństwo ku czci bł. Władysława 
z Gielniowa
poniedziałek: po Mszy św. o godz. 19.00 
Nabożeństwo do Miłosierdzia Bożego 
wtorek: po Mszy św. o godz. 19.00
Nowenna do Matki Bożej Nieustającej Pomocy
środa: po Mszy św. o godz. 19.00
Nabożeństwo do św. Rity 
III sobota miesiąca po Mszy św. o godz. 18:00 
Nabożeństwo różańcowe 
W dni powszednie o godz. 18.30.  
W soboty i niedziele o godz. 17.30
Wypominki: I i II poniedziałek miesiąca,  
godz. 18.30
Adoracja Najświętszego Sakramentu 
po Mszach św. w pierwszą niedzielę miesiąca
we wtorek: 
po Mszy św. od godz. 19.00 do godz. 20.30
w piątek: 
po Mszy św. od godz. 19.00 do godz. 21.00
oraz codziennie (poniedziałek-piątek) 
od godz. 8.00 do 17.45. 



BR 10/2022

27*   W naszej parafii   *

Święto parafii 

25.09.2022 

Bierzmowanie (godz. 18:00)
Fot. Michał Leśniewski



Fo
t. 

M
ich

ał
 L

eś
ni

ew
sk

i

Ś
w

ię
to

 p
ar

afi
i –

  2
5.

0
9

.2
0

22
 

Ju
bi

le
u

sz
 m

ał
że

ń
st

w


